
https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151
                                                                                                                                                                         143                 142

AS PALETAS DE UMA FAIXA VIOLENTA: Considerações sobre violência de 
gênero e violência simbólica.

THE PALETTES OF A VIOLENT TRACK: Considerations of gender violence 
and symbolic violence

Alvaro Luiz Travassos de Azevedo Gonzaga 01

Gisele Pereira Aguiar 02

Mariana Campos Caldeira03

RESUMO: 

Neste artigo buscaremos analisar a força da violência simbólica como uma 
forma sutil e invisível de coerção contra as mulheres, especificamente em sím-
bolos culturais, como uma canção. Ao transmitir e normalizar a misoginia, 
perpetuando a violência contra as mulheres, músicas evidenciam não só a 
desigualdade de gênero, mas a naturalização da violência contra a mulher 
em forma de entretenimento. Utilizando a contribuição de Pierre Bourdieu 
e Judith Butler no campo teórico para elucidar as estruturas de poder e desi-
gualdade, dissertaremos sobre a possibilidade de abertura de espaços a fim 
de uma reconstrução social.

Palavras-chave: Violência simbólica. Violência de Gênero. Performatividade 
de gênero.

01  Livre-docente em Direito pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo – PUCSP. Pós-dou-
tor em Direito pela Universidade Clássica de Lisboa e pós-doutor em Direito pela Universidade de 
Coimbra. Pós-doutor em História dos Povos Indígenas pela Universidade Federal da Grande Doura-
dos - UFGD. Indígena Guarani-Kaiowa. Doutor, mestre e graduado em Direito pela PUCSP. Graduado 
em Filosofia pela Universidade de São Paulo - USP. Professor da graduação e do PPGD da PUC-SP. 
Professor do Meu Curso onde coordena a primeira pós-graduação em Direito Antidiscriminatório do 
país. Já desenvolveu projetos complexos com organismos relevantes como o Conselho Indigenista 
Missionário (CIMI), Comitê Internacional da Cruz Vermelha (CICV) na representação América Latina, 
Ministério da Justiça (MJ) e tantos outros. Advoga na área dos Direitos Humanos. É vice-coordenador 
do Núcleo de Filosofia do Direito do PPGD da PUC-SP. E-mail: alvarofilosofia@hotmail.com
02  Doutoranda e mestre em Direito pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo - PUCSP. 
Graduada em Direito pela Universidade Estácio de Sá - RJ. Especialista em Direito Processual Civil 
pela Universidade Cândido Mendes. Especialista em Direito Antidiscriminatório pela Uni Dom Bosco 
/ Meu Curso. Professora assistente no curso de Mestrado em Direito da PUCSP. E-mail: gisa-aguiar@
hotmail.com
03  Mestranda em Filosofia do Direito pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC - SP). 
Membro do grupo de pesquisa “Sistema de Justiça e Estado de Exceção” pela mesma Instituição e 
“Crítica do direito e subjetividade jurídica” da Faculdade de Direito da Universidade de São Paulo (FD 
- USP). E-mail: ccaldeiramariana@gmail.com,



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151
                                                                                                                                                                         143                 142

ABSTRACT:

In this article we will seek to analyze the force of symbolic violence as a subt-
le and invisible form of coercion against women, specifically in cultural sym-
bols, such as a song. By transmitting and normalizing misogyny, perpetuating 
violence against women, songs highlight not only gender inequality, but the 
naturalization of violence against women in the form of entertainment. Using 
the contribution of Pierre Bourdieu and Judith Butler in the theoretical field to 
elucidate the structures of power and inequality, we will discuss the possibility 
of opening spaces in order to achieve social reconstruction.

Key-words: Symbolic violence. Gender Violence. Gender performativity.

INTRODUÇÃO:

A luta pela ampliação e garantia de direitos humanos às mulheres é uma ba-
talha constante, com diversos avanços e contramarchas que se perpetuam no 
tempo. Faz séculos que mulheres de todo o mundo buscam ser reconhecidas 
como sujeitos de direito e mais, como pessoas e cidadãs.

Ainda que reconheçamos que as últimas décadas presenciaram um avanço 
no reconhecimento de direitos e da igualdade às categorias subalternizadas, 
dentre elas as mulheres, uma análise mais pormenorizada mostra que a vio-
lência contra a mulher é um problema endêmico e que necessita ser enfren-
tado. 

No Brasil, mesmo após a promulgação da Lei Maria da Penha (Lei n° 
11.340/2006), que foi responsável pela criação de mecanismos a fim de coibir 
a violência doméstica e familiar contra a mulher, bem como a inserção, no Có-
digo Penal, do crime de feminicídio (Lei n.º 13.104/2015) e do esforço hercúleo 
de feministas e aliados, a violência de gênero se torna evidente com a análise 
estatística mais simples: dados do Anuário Brasileiro de Segurança Pública de 
2022, mostram que em 2021, foram registrados 66.020 casos de estupro, sen-
do 56,8% contra menores de idade; sendo que o número de feminicídios cres-
ceu 0,6% em relação ao ano anterior (FBSP, 2022). Senão bastasse, em 2021, 
foram registrados 230.160 casos de lesão corporal dolosa contra mulheres no 
contexto doméstico (FBSP, 2022). 

Embora alarmantes, o presente artigo não vai se ocupar da violência física e 
sexual contra as mulheres. Partindo de tais dados, podemos afirmar que o 
Brasil possui um problema sério com relação ao gênero, aqui, nos ocupare-
mos da violência simbólica como forma de reforço a tal opressão, focando-nos 
na música, que como forma de expressão cultural, é capaz de ser transmis-



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151
                                                                                                                                                                         145                 144

sora da violência de gênero, perpetuando e popularizando a misoginia como 
uma mera manifestação, abarcada inclusive pela liberdade de expressão e 
pensamento.

Não buscamos defender uma limitação a liberdade de pensamento, u mesmo 
uma restrição do objeto de análise. Trata-se de incitar reflexões sobre a nor-
malização e mercantilização do sofrimento feminino. .

Para tanto, tomamos como mote para essas reflexões, o samba composto em 
1997, intitulado de “Faixa amarela”, notabilizado na voz de seu autor Zeca Pa-
godinho. O samba em comento,  descortina-se com  planos de presentes de 
futuro para sua amada, mas ao final, o narrador expressa que se sua mulher 
“vacilar”, sofrerá violência e tortura.

A música evidencia que a violência contra a mulher, especialmente a domésti-
ca, embora seja criminosa, está tão incutida na sociedade brasileira que serve 
inclusive como inspiração musical popular da peça produzida no final do mi-
lênio passado. Ainda que em 2014 o cantor Martinho da Vila tenha alterado 
parte da letra, mostrando uma preocupação com a violência, a ideia de agres-
são ainda ficou presente, como elucidaremos adiante.

A violência expressa-se de várias formas, mas aqui a violência simbólica é o 
espaço. Em tal contexto buscaremos trazer contribuições dos filósofos Pierre 
Bourdieu e Judith Butler a fim de elucidar conceitos relacionados com violência 
simbólica, performance de gênero e a promoção efetiva de direitos humanos.

1 . “Mas se ela vacilar, vou dar um castigo nela, vou lhe dar uma banda de fren-
te, quebrar cinco dentes e quatro costelas”.

“Faixa Amarela”, conhecido nas vozes de diversos sambistas, mas populariza-
da por um de seus compositores: Zeca Pagodinho, traz em seus versos uma 
relação de amor, em que o homem desenvolve planos para sua “donzela”, 
deixando claro que mostrará a todos sua paixão, chegando ao ponto de pen-
durar uma faixa amarela, com o nome dela, na entrada da favela. O homem 
ainda faz típicos planos românticos que englobam desde os alimentos que 
ambos comerão, os bichos de estimação que vão ter e como será a casa e o 
casamento de ambos.

No entanto, é o desenrolar final da música que desperta uma atenção, em-
bora ainda embalada pelo ritmo envolvente. Nesta parte, o homem evidencia 
que se por um acaso, sua mulher “vacilar”, ela sofrerá violência, ao ponto que 
terá cinco dentes e quatro costelas quebradas e que ele esquentará sua goela 
com uma cana bem forte.



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151
                                                                                                                                                                         145                 144

A canção foi lançada em 1997, no álbum “Hoje é dia de festa” e desde então é 
repertório frequente de rodas de samba pelo país, sendo cantada e dançada 
por homens e mulheres que não percebem nem a representação de violência, 
nem do relacionamento opressivo. 

Um relacionamento violento e tóxico porque após a feitura de seus planos, 
ou seja, após um período de lua de mel, aquele homem que até então era 
movido por amor se transforma, no primeiro instante de “vacilo” da mulher, 
em outro sujeito, que é capaz de cometer agressões físicas e psicológicas, a 
fim de confirmar sua autoridade. 

Ainda que façamos um esforço para interpretar a canção meramente com expres-
são artística, é importante reconhecer como sua letra reforça o papel e a violência 
de gênero, evidenciando algo que temos assente em nossa sociedade, quer seja, a 
violência contra mulheres, e nesta canção, corpos femininos periféricos.

A normalização de comportamentos e atitudes de ódio aos corpos femininos, 
em um evidente ato de misoginia, contribui para a perpetuação da violência 
contra a mulher, ainda mais quando traduzidos como forma de entreteni-
mento, ato que não exige, per se, uma problematização concomitante. 

Nos resta aqui não nos cobrirmos com o véu da ignorância; não podemos 
negar o contexto cultural brasileiro que já representados em alguns números 
de maneira vestibular neste artigo: trata-se de um país com altos índices de 
feminicídio, agressão doméstica e assédio sexual. 

De tal modo é importante questionar como certas formas de entretenimento 
podem influenciar percepções e comportamentos em relação ao gênero, con-
sistindo numa violência simbólica.

Em 2014, Martinho da Vila, grande interprete brasileiro, buscou atenuar a le-
tra: Mas se ela vacilar, vou dar um castigo nela, SEM lhe dar uma banda de frente, 
quebrar cinco dentes e quatro costelas

A louvável tentativa de atenuar não resolve a questão, primeiro porque o re-
trato da sociedade está posto na letra, e segundo porque, ainda que abriga-
dos por uma neutralidade impossível, o fato de avençar tal hipótese já mostra 
que ao homem cabe o papel opressor.

E é exatamente por isso que precisamos refletir acerca da violência simbólica.

2. Da violência simbólica contra as mulheres. 

Embora sejam as violências físicas e sexuais as formas mais conhecidas quan-
do falamos de violência de gênero; as ações que causam sofrimento emo-
cional, psicológico, patrimonial e simbólico são também formas de violência, 



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151
                                                                                                                                                                         147                 146

inclusive alcançadas pela Lei Maria da Penha, e que ocasionam danos profun-
dos e duradouros na saúde mental e emocional das vítimas. 

Dentre estas, cabe destacar a violência simbólica, que conforme definido por 
Pierre Bourdieu, refere-se a formas sutis e invisíveis de coerção que reforçam 
estruturas de poder e desigualdade, contando com a cumplicidade dos gru-
pos subalternizados, possibilitando uma maior legitimidade de sua submis-
são e dominação. 

Na obra do sociólogo francês a violência simbólica consiste, dentro de sua 
teoria sobre o poder, num processo operado de maneira velada e indireta, 
que utiliza-se de normas e práticas sociais, linguagens e símbolos em sua per-
petuação; o que ocasiona uma enorme dificuldade de identificação e enfren-
tamento. Nas palavras do próprio autor:

No entanto, num estado do campo em que se vê o poder por toda a parte, 
como em outros tempos não se queria reconhece-los nas situações em que 
ele entrava pelos olhos dentro, não é inútil lembrar que- sem nunca falar dele, 
numa outra maneira de o dissolver, uma espécie de círculo cujo centro está 
em toda a parte e em parte alguma - é necessário saber descobri-lo onde ele 
se deixa ver menos, onde ele é mais completamente ignorado, portanto, reco-
nhecido, o poder simbólico é, com efeito, esse poder invisível o qual só pode 
ser exercido com a cumplicidade daqueles que não querem saber que lhe 
estão sujeitos ou mesmo que o exercem (BOURDIEAU, 1989, fls. 08).

A violência simbólica é um dos tipos de capitais que o ser humano possui, ao 
lado do econômico, social e cultural que, ao contrário da violência física que 
é reconhecida diretamente, está embutida no processo de socialização, como 
poder de construção de realidade, que molda o indivíduo a se portar de acor-
do com a norma.

Obviamente que o autor não tenta minimizar o papel da violência física que as 
mulheres sofrem, conforme inclusive ressaltado em seu próprio texto (2014, p. 
55), mas o simbolismo de Bourdieu, que também não é espiritual, se traduz numa 
incorporação da relação de dominação que, embora vista como natural, não o é.

As instituições sociais, como a mídia, Igreja e família, desempenham um papel 
de suma importância dentro da violência simbólica, vez que são responsáveis 
pela transmissão de valores e crenças que possibilitam a continuidade do po-
der, “os dominados aplicam categorias construídas do ponto de vista dos domi-
nantes às relações de dominação, fazendo-as assim serem vistas como naturais” 
(2014, p. 56). 

Dentro da problematização de gênero, vemos que a suposta naturalidade 
com que encaramos a superioridade masculina em face da feminina está 
impregnada na subjetividade dos indivíduos como um inconsciente histórico 
que é capaz de justificar a hierarquização sexual. No entanto, tal subalterni-



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151
                                                                                                                                                                         147                 146

zação não consiste numa natureza biológica, mas num fato histórico, que há 
séculos é justificado de maneiras distintas e que hoje, ainda varia conforme o 
tempo e local. 

Dentro do referencial teórico de Pierre Bourdieu podemos utilizar  os concei-
tos de campo e habitus, onde o primeiro seria o espaço de relações estrutu-
rado entre grupos que possuem posicionamentos sociais distintos, trazendo 
uma disputa pelo poder, como a escola, a Igreja, a mídia e a família e o se-
gundo, por sua vez, consiste num produto histórico e que desta maneira, é 
confrontado, cotidianamente, por experiências novas que orientará o modo 
de ser do indivíduo, não de modo puro, mas com uma incorporação alheia, da 
estrutura social instituída, mesmo que de maneira inconsciente (BOURDIEU, 
1983). 

O campo é o espaço onde as relações entre os agentes se darão, em uma 
distribuição desigual de recursos - simbólicos e materiais - que será capaz 
de mover as estratégias particulares dos indivíduos dentro desses espaços, 
numa dinâmica concorrencial. 

O habitus, por sua vez, é um dos conceitos centrais na arqueologia do autor 
porque é através dele se desenvolverá os mecanismos de dominação social e 
de relações de poder; onde ação não será uma mera consequência de siste-
mas prévios ou resultado de decisões conscientes e calculadas (1990, p. 86) e 
a prática, por sua vez, é como o sujeito, de forma mais rápida, vai lidar com o 
problema apresentado, de forma generalizada e coerente. 

Será o habitus o responsável pela generalização e manutenção de esquemas 
práticos que ocorrem de forma subjetiva, possibilitando a internalização dos 
agentes das representações objetivas de acordo com o grupo a qual perten-
cem, conformando e orientando suas ações, se traduzindo numa relação 
dialética entre o mundo objetivo e o subjetivo, que pretende uma homoge-
neidade social. 

Sabemos que a socialização, especialmente de gênero, se inicia antes do nas-
cimento do sujeito, bastando lembrar que após o descobrimento do sexo boa 
parte das pessoas passam a criar expectativas em relação ao comportamento 
daquele novo ser, que correspondem a performatividade esperada. Em tal 
contexto o indivíduo mesmo que sozinho é um coletivo encarnado (MEDEI-
ROS, 2011), pois incorpora o todo social.

Podemos explicar a naturalização da violência e a própria violência simbólica 
através do habitus e dos campos sociais, pois como esta é pertencente ao 
ethos social há tempos, sendo aprendida, incorporada e reproduzida pela so-
ciedade acaba limitando até mesmo a capacidade crítica dos indivíduos. 



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151
                                                                                                                                                                         149                 148

Bourdieu entende que em virtude da corporificação do habitus no sujeito e na 
sociedade, uma mera mudança de consciência é insuficiente para a reestrutu-
ração social em razão não só da dominação social dos subalternos e limitação 
de seu capital simbólico, mas porque estes também concordam, no mínimo 
inconscientemente, com uma lógica prévia da ordem social. 

Compreendendo que apesar de grandiosa, o aparato teórico de Bourdieu en-
contra seus limites quanto a capacidade de potencializar uma mudança so-
cial, o pensamento de Judith Butler se mostra como uma possibilidade não só 
de modificação, mas, especialmente, de transmutação social. 

3 . Bourdieu e Butler; ou por um simbolismo de gênero.

Numa tentativa de aproximar, de modo não ortodoxo, Bourdieu e Judith 
Butler, tentaremos, neste ponto, evidenciar que o conceito de performativi-
dade de gênero tem muito a contribuir com nossa análise e, em que pese 
os afastamentos dos dois autores, suas teorias possuem, na historicidade de 
gênero e suas manifestações, um ponto em comum precioso. Mas, é através 
de Butler que podemos analisar uma estratégia de resistência contra as domi-
nações patriarcais, ainda que simbólicas. 

Butler é uma das vozes mais ativas e férteis dos estudos feministas e queer 
da contemporaneidade. Sua teoria foi responsável por demolir a construção 
de que gênero é algo imutável e utilizando-se da conceituação da não estabi-
lidade e da performatividade como os atos sustentados a partir da estatiliza-
ção prévia do gênero ao corpo, ou seja, fundamentando que o corpo é uma 
construção e somente após a colocação de seu gênero, de forma artificial, que 
ele se torna, que ele existe (BUTLER, 2006); a autora problematiza não só o bi-
narismo como estrutura, mas vai além, num constructo feminista compatível 
com uma ampliação de formas identitárias. 

De proêmio, cumpre esclarecer que normas de gênero consistem em atos 
regulados de forma repetida a fim de produzir culturalmente uma aparência 
identitária estável no espaço-tempo, sendo, de tal modo, históricas e perpe-
tuadas através de práticas e rituais que as capacitam.

Compreendendo que as práticas se colocam e se constituem numa natura-
lização forçada impositiva de identidade de gênero normativa, a autora evi-
dencia que não há liberdade corporal e performativa, vez que a sexualidade 
será produzida no bojo das relações de poder previamente estabelecidas e 
reguladas pelas práticas discursivas que vão regulá-las. De tal modo, dentro 
de nossa sociedade, vivenciamos uma heterossexualidade compulsória que 
exige uma binariedade de gênero, reafirmada por uma “iterabilidade” de prá-
ticas corporais que engendram numa coerência já construída.



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151
                                                                                                                                                                         149                 148

Vemos que do mesmo modo que o habitus é uma criação histórica que é repe-
tida pela sociedade, também o é a perfomatividade; tanto que na seção notes 
de Gender Trouble, Butler afirma que a dimensão ritual do gênero é alinhada 
à teoria de Bourdieu do habitus04 (2002, p. 192). Ambos só podem ser com-
preendidos nos aspectos dinâmicos e sociais de suas manifestações através 
da história; mas Butler, através da “iterabilidade” abre caminho para novas 
práticas, performances e subversões. 

Os conceitos de “iterabilidade”, paródia de gênero e ressignificação estão in-
terconectados da filósofa estadunidense, oferecendo uma visão dinâmica de 
como as normas de gênero podem ser tanto mantidas, quanto transforma-
das. 

Tomando como referência o trabalho de Jacques Derrida, Butler mostra que 
a “iterabilidade” é a capacidade de um signo ou ação serem repetidos em 
contextos distintos e, apesar de manterem sua identidade, possibilitam va-
riações. Dentro da teoria de gênero, a “iterabilidade” mostra que as perfor-
mances de gênero não são reproduções idênticas de um modelo original, e, 
podendo variar, são capazes de subverter as normas estabelecidas.

Sendo o gênero um constructo performativo que é repetido a cada perfor-
mance há espaço de introdução de variações desafiadoras as normas hege-
mônicas. A “iterabilidade”, portanto, permite que as normas de gênero sejam 
tanto mantidas quanto questionadas, abrindo espaço para a mudança e a 
subversão. 

A paródia de gênero também surge como prática vez que ela deixa evidente 
as regras que governam a performance, revelando a artificialidade delas. O 
exemplo das drag queens, como paródia, pode expor como as normas de 
gênero são construções culturais e não uma essência biológica. Por sua vez, a 
ressignificação vai transformar os significados atribuídos às performances de 
gênero, permitindo a emersão de novas identidades.

Com Butler surge uma nova possibilidade de contestação do status quo e 
mais do que uma ressignificação identitária, uma abertura para não só uma 
maior diversidade sexual, mas espaço para transformação das normas de gê-
nero que são, por sua vez, responsáveis pela perpetuação da violência contra 
a mulher. 

04  “This notion of the ritual dimension of performativity is allied with the notion of the habitus in Pierre 
Bourdieu’s work, something which I only came to realize after the fact of writing this text. For my belated 
effort to account for this resonance, see the final chapter of Excitable Speech: A Politics of the Performative”. 
A citação não consta na edição brasileira. 



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151
                                                                                                                                                                         151                 150

Conclusão:

Em que pese os avanços legislativos no combate à violência de gênero, a am-
pliação do debate possui urgência tendo em vista a evidente misoginia brasi-
leira que se evidencia não somente nas diversas vítimas de feminicídio, mas 
também pela colonização de mentes e corações ao papel subalterno da mu-
lher que justifica a sua submissão.

Tal ampliação não restringe-se a isso, mas também compreensão de letramento 
de gênero e a aplicação dele em todos os ambientes possíveis e mais, por todos 
os gêneros. A performatividade masculina é extremamente danosa não só para 
mulheres, mas para os homens também. Apesar de importante, o reconheci-
mento dos próprios privilégios e das dinâmicas de poder, não são suficientes 
no combate a misoginia. No entanto, utilizando a “iterabilidade” de Butler, ao 
repetir e ressignificar suas ações com base nos papéis de gênero, os homens 
possuem um papel ativo na construção de uma sociedade realmente livre.

Músicas, filmes, livros e todo o importante aparato cultural consiste não só na 
representação de um povo, mas muitas vezes em uma inspiração. Ao se uti-
lizar de tais métodos para perpetuar um simbolismo de violência, acabamos, 
intencionalmente ou não, naturalizando e reforçando estruturas de poder e 
desigualdade. 

Se as formas de violência física de gênero há anos são elucidadas e ainda 
sim, enfrentam resistência, o que dizer da violência simbólica que sequer é 
amplamente debatida, mas desempenha um papel crucial na manutenção da 
estrutura opressiva. A construção musical e cultural não é realizada de forma 
apartada da sociedade e assim, por óbvio, uma sociedade machista produzirá 
cultura no mesmo sentido.

No entanto, é através de novas performances de gênero que daremos asas as 
nossas efetivas capacidades e identidades; promovendo espaços de resistên-
cias que são capazes de gerar novas formas de expressão e finalmente, viver-
mos numa sociedade onde a dignidade, a humanidade, o respeito aos subal-
ternizados seja um diapasão de qualquer música e que o refrão de qualquer 
canção defenda mulheres, indígenas, negros e todos os que são excluídos da 
perspectiva colonial ou eurocêntrica.

Referencias Bibliográficas

BRASIL. Lei Maria da Penha, Lei n.º 11.340, de 7 de agosto de 2006. Disponível 
em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/l11340.htm 
. Acesso em: 22/05/2024.



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151
                                                                                                                                                                         151                 150

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina: a condição feminina e a violência 
simbólica. Rio de Janeiro: Edição BestBolso, 2014.

_____. O poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1989.

______. Questões de sociologia. Rio de Janeiro: Marco Zero 1983.

MEDEIROS, C. C. C. de. Habitus e corpo social: reflexões sobre o corpo na teo-
ria sociológica de Pierre Bourdieu. Revista Movimento, 2011. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/Movimento/article/view/13430 . Acesso em: 25/05/2024.

BUTLER, Judith. Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Lon-
don: Routledge, 2006.

_____. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de Janeiro: 
Editora Civilização Brasileira, 2003.


