https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151

142

AS PALETAS DE UMA FAIXA VIOLENTA: Consideragdes sobre violéncia de
género e violéncia simbdlica.

THE PALETTES OF A VIOLENT TRACK: Considerations of gender violence
and symbolic violence

Alvaro Luiz Travassos de Azevedo Gonzaga
Gisele Pereira Aguiar

Mariana Campos Caldeira®

RESUMO:

Neste artigo buscaremos analisar a for¢a da violéncia simbdlica como uma
forma sutil e invisivel de coercdo contra as mulheres, especificamente em sim-
bolos culturais, como uma can¢do. Ao transmitir e normalizar a misoginia,
perpetuando a violéncia contra as mulheres, musicas evidenciam ndo s6 a
desigualdade de género, mas a naturalizacao da violéncia contra a mulher
em forma de entretenimento. Utilizando a contribuicao de Pierre Bourdieu
e Judith Butler no campo tedrico para elucidar as estruturas de poder e desi-
gualdade, dissertaremos sobre a possibilidade de abertura de espacos a fim
de uma reconstrugdo social.

Palavras-chave: Violéncia simbdlica. Violéncia de Género. Performatividade
de género.

01 Livre-docente em Direito pela Pontificia Universidade Catélica de Sdo Paulo - PUCSP. Pés-dou-
tor em Direito pela Universidade Classica de Lisboa e pés-doutor em Direito pela Universidade de
Coimbra. Pés-doutor em Histéria dos Povos Indigenas pela Universidade Federal da Grande Doura-
dos - UFGD. Indigena Guarani-Kaiowa. Doutor, mestre e graduado em Direito pela PUCSP. Graduado
em Filosofia pela Universidade de Sdo Paulo - USP. Professor da graduagdo e do PPGD da PUC-SP.
Professor do Meu Curso onde coordena a primeira pés-graduacao em Direito Antidiscriminatério do
pais. J& desenvolveu projetos complexos com organismos relevantes como o Conselho Indigenista
Missionario (CIMI), Comité Internacional da Cruz Vermelha (CICV) na representacdo América Latina,
Ministério da Justica (M)) e tantos outros. Advoga na area dos Direitos Humanos. E vice-coordenador
do Nucleo de Filosofia do Direito do PPGD da PUC-SP. E-mail: alvarofilosofia@hotmail.com

02 Doutoranda e mestre em Direito pela Pontificia Universidade Catélica de Sdo Paulo - PUCSP.
Graduada em Direito pela Universidade Estacio de S& - RJ. Especialista em Direito Processual Civil
pela Universidade Candido Mendes. Especialista em Direito Antidiscriminatério pela Uni Dom Bosco
/ Meu Curso. Professora assistente no curso de Mestrado em Direito da PUCSP. E-mail: gisa-aguiar@
hotmail.com

03 Mestranda em Filosofia do Direito pela Pontificia Universidade Catdlica de Sdo Paulo (PUC - SP).
Membro do grupo de pesquisa “Sistema de Justica e Estado de Exce¢do” pela mesma Instituicdo e
“Critica do direito e subjetividade juridica” da Faculdade de Direito da Universidade de Sdo Paulo (FD
- USP). E-mail: ccaldeiramariana@gmail.com,



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151

143
ABSTRACT:

In this article we will seek to analyze the force of symbolic violence as a subt-
le and invisible form of coercion against women, specifically in cultural sym-
bols, such as a song. By transmitting and normalizing misogyny, perpetuating
violence against women, songs highlight not only gender inequality, but the
naturalization of violence against women in the form of entertainment. Using
the contribution of Pierre Bourdieu and Judith Butler in the theoretical field to
elucidate the structures of power and inequality, we will discuss the possibility
of opening spaces in order to achieve social reconstruction.

Key-words: Symbolic violence. Gender Violence. Gender performativity.

INTRODUCAO:

A luta pela ampliacdo e garantia de direitos humanos as mulheres é uma ba-
talha constante, com diversos avancos e contramarchas que se perpetuam no
tempo. Faz séculos que mulheres de todo o mundo buscam ser reconhecidas
como sujeitos de direito e mais, como pessoas e cidadas.

Ainda que reconhecamos que as ultimas décadas presenciaram um avanco
no reconhecimento de direitos e da igualdade as categorias subalternizadas,
dentre elas as mulheres, uma analise mais pormenorizada mostra que a vio-
|éncia contra a mulher é um problema endémico e que necessita ser enfren-
tado.

No Brasil, mesmo apds a promulgacdo da Lei Maria da Penha (Lei n°
11.340/2006), que foi responsavel pela criacdo de mecanismos a fim de coibir
a violéncia doméstica e familiar contra a mulher, bem como a insercdo, no Co-
digo Penal, do crime de feminicidio (Lei n.° 13.104/2015) e do esforgo herculeo
de feministas e aliados, a violéncia de género se torna evidente com a analise
estatistica mais simples: dados do Anuario Brasileiro de Seguranca Publica de
2022, mostram que em 2021, foram registrados 66.020 casos de estupro, sen-
do 56,8% contra menores de idade; sendo que o nimero de feminicidios cres-
ceu 0,6% em relagdo ao ano anterior (FBSP, 2022). Sendo bastasse, em 2021,
foram registrados 230.160 casos de lesao corporal dolosa contra mulheres no
contexto doméstico (FBSP, 2022).

Embora alarmantes, o presente artigo nao vai se ocupar da violéncia fisica e
sexual contra as mulheres. Partindo de tais dados, podemos afirmar que o
Brasil possui um problema sério com relagdo ao género, aqui, nos ocupare-
mos da violéncia simbdlica como forma de refor¢o a tal opressao, focando-nos
na musica, que como forma de expressao cultural, é capaz de ser transmis-



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151

144

sora da violéncia de género, perpetuando e popularizando a misoginia como
uma mera manifestacdo, abarcada inclusive pela liberdade de expressdo e
pensamento.

Nao buscamos defender uma limitacdo a liberdade de pensamento, u mesmo
uma restricdo do objeto de analise. Trata-se de incitar reflexdes sobre a nor-
malizagdo e mercantiliza¢do do sofrimento feminino. .

Para tanto, tomamos como mote para essas reflexdes, o samba composto em
1997, intitulado de “Faixa amarela”, notabilizado na voz de seu autor Zeca Pa-
godinho. O samba em comento, descortina-se com planos de presentes de
futuro para sua amada, mas ao final, o narrador expressa que se sua mulher
“vacilar”, sofrera violéncia e tortura.

A musica evidencia que a violéncia contra a mulher, especialmente a domésti-
ca, embora seja criminosa, esta tdo incutida na sociedade brasileira que serve
inclusive como inspiragao musical popular da peca produzida no final do mi-
|énio passado. Ainda que em 2014 o cantor Martinho da Vila tenha alterado
parte da letra, mostrando uma preocupag¢do com a violéncia, a ideia de agres-
sdo ainda ficou presente, como elucidaremos adiante.

A violéncia expressa-se de varias formas, mas aqui a violéncia simbdlica é o
espaco. Em tal contexto buscaremos trazer contribui¢des dos fildsofos Pierre
Bourdieu e Judith Butler a fim de elucidar conceitos relacionados com violéncia
simbdlica, performance de género e a promocao efetiva de direitos humanos.

1. “Mas se ela vacilar, vou dar um castigo nela, vou lhe dar uma banda de fren-
te, quebrar cinco dentes e quatro costelas”.

“Faixa Amarela”, conhecido nas vozes de diversos sambistas, mas populariza-
da por um de seus compositores: Zeca Pagodinho, traz em seus versos uma
relagdo de amor, em que o homem desenvolve planos para sua “donzela”,
deixando claro que mostrara a todos sua paixao, chegando ao ponto de pen-
durar uma faixa amarela, com o nome dela, na entrada da favela. O homem
ainda faz tipicos planos romanticos que englobam desde os alimentos que
ambos comerdo, os bichos de estimacdo que vao ter e como sera a casa € 0
casamento de ambos.

No entanto, é o desenrolar final da musica que desperta uma ateng¢do, em-
bora ainda embalada pelo ritmo envolvente. Nesta parte, o homem evidencia
que se por um acaso, sua mulher “vacilar”, ela sofrera violéncia, ao ponto que
tera cinco dentes e quatro costelas quebradas e que ele esquentara sua goela
com uma cana bem forte.



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151

145

A cancdo foilancada em 1997, no album “Hoje é dia de festa” e desde entdo é
repertério frequente de rodas de samba pelo pais, sendo cantada e dancada
por homens e mulheres que nao percebem nem a representacao de violéncia,
nem do relacionamento opressivo.

Um relacionamento violento e toxico porque apds a feitura de seus planos,
ou seja, ap6s um periodo de lua de mel, aquele homem que até entdo era
movido por amor se transforma, no primeiro instante de “vacilo” da mulher,
em outro sujeito, que é capaz de cometer agressdes fisicas e psicoldgicas, a
fim de confirmar sua autoridade.

Ainda que facamos um esforco para interpretar a can¢do meramente com expres-
sdo artistica, é importante reconhecer como sua letra reforca o papel e a violéncia
de género, evidenciando algo que temos assente em nossa sociedade, quer seja, a
violéncia contra mulheres, e nesta cancao, corpos femininos periféricos.

A normalizacdo de comportamentos e atitudes de édio aos corpos femininos,
em um evidente ato de misoginia, contribui para a perpetuacdo da violéncia
contra a mulher, ainda mais quando traduzidos como forma de entreteni-
mento, ato que ndo exige, per se, uma problematizacdo concomitante.

Nos resta aqui ndo nos cobrirmos com o véu da ignorancia; ndao podemos
negar o contexto cultural brasileiro que ja representados em alguns nimeros
de maneira vestibular neste artigo: trata-se de um pais com altos indices de
feminicidio, agressao doméstica e assédio sexual.

De tal modo é importante questionar como certas formas de entretenimento
podem influenciar percepc¢des e comportamentos em relagdo ao género, con-
sistindo numa violéncia simbdlica.

Em 2014, Martinho da Vila, grande interprete brasileiro, buscou atenuar a le-
tra: Mas se ela vacilar, vou dar um castigo nela, SEM lhe dar uma banda de frente,
quebrar cinco dentes e quatro costelas

A louvavel tentativa de atenuar nao resolve a questdo, primeiro porque o re-
trato da sociedade esta posto na letra, e segundo porque, ainda que abriga-
dos por uma neutralidade impossivel, o fato de avencar tal hipdtese ja mostra
que ao homem cabe o papel opressor.

E é exatamente por isso que precisamos refletir acerca da violéncia simbdlica.
2. Da violéncia simbdlica contra as mulheres.

Embora sejam as violéncias fisicas e sexuais as formas mais conhecidas quan-
do falamos de violéncia de género; as a¢fes que causam sofrimento emo-
cional, psicolégico, patrimonial e simbdlico sdo também formas de violéncia,



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151

146

inclusive alcancadas pela Lei Maria da Penha, e que ocasionam danos profun-
dos e duradouros na saude mental e emocional das vitimas.

Dentre estas, cabe destacar a violéncia simbdlica, que conforme definido por
Pierre Bourdieu, refere-se a formas sutis e invisiveis de coercdo que reforcam
estruturas de poder e desigualdade, contando com a cumplicidade dos gru-
pos subalternizados, possibilitando uma maior legitimidade de sua submis-
sdo e dominacdo.

Na obra do sociélogo francés a violéncia simbdlica consiste, dentro de sua
teoria sobre o poder, num processo operado de maneira velada e indireta,
que utiliza-se de normas e praticas sociais, linguagens e simbolos em sua per-
petuacao; o que ocasiona uma enorme dificuldade de identificacdo e enfren-
tamento. Nas palavras do proprio autor:
No entanto, num estado do campo em que se vé o poder por toda a parte,
como em outros tempos ndo se queria reconhece-los nas situagdes em que
ele entrava pelos olhos dentro, ndo é inutil lembrar que- sem nunca falar dele,
numa outra maneira de o dissolver, uma espécie de circulo cujo centro esta
em toda a parte e em parte alguma - é necessario saber descobri-lo onde ele
se deixa ver menos, onde ele é mais completamente ignorado, portanto, reco-
nhecido, o poder simbdlico é, com efeito, esse poder invisivel o qual sé pode

ser exercido com a cumplicidade daqueles que ndo querem saber que lhe
estdo sujeitos ou mesmo que o exercem (BOURDIEAU, 1989, fls. 08).

A violéncia simbélica é um dos tipos de capitais que o ser humano possui, ao
lado do econdmico, social e cultural que, ao contrario da violéncia fisica que
é reconhecida diretamente, esta embutida no processo de socializagao, como
poder de construcdo de realidade, que molda o individuo a se portar de acor-
do com a nhorma.

Obviamente que o autor ndo tenta minimizar o papel da violéncia fisica que as
mulheres sofrem, conforme inclusive ressaltado em seu préprio texto (2014, p.
55), mas o simbolismo de Bourdieu, que também nao é espiritual, se traduz numa
incorporacdo da relacdo de dominagdo que, embora vista como natural, ndo o é.

As instituicBes sociais, como a midia, Igreja e familia, desempenham um papel
de suma importancia dentro da violéncia simbdlica, vez que sdo responsaveis
pela transmissao de valores e crencas que possibilitam a continuidade do po-
der, “os dominados aplicam categorias construidas do ponto de vista dos domi-
nantes as rela¢bes de dominagéo, fazendo-as assim serem vistas como naturais”
(2014, p. 56).

Dentro da problematizacdo de género, vemos que a suposta naturalidade
com que encaramos a superioridade masculina em face da feminina esta
impregnada na subjetividade dos individuos como um inconsciente histérico
que é capaz de justificar a hierarquizacdo sexual. No entanto, tal subalterni-



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151

147

zagdo ndo consiste numa natureza biolégica, mas num fato histérico, que ha
séculos é justificado de maneiras distintas e que hoje, ainda varia conforme o
tempo e local.

Dentro do referencial tedrico de Pierre Bourdieu podemos utilizar os concei-
tos de campo e habitus, onde o primeiro seria o espaco de relacdes estrutu-
rado entre grupos que possuem posicionamentos sociais distintos, trazendo
uma disputa pelo poder, como a escola, a Igreja, a midia e a familia e o se-
gundo, por sua vez, consiste num produto histérico e que desta maneira, é
confrontado, cotidianamente, por experiéncias novas que orientara o modo
de ser do individuo, nao de modo puro, mas com uma incorporacao alheia, da
estrutura social instituida, mesmo que de maneira inconsciente (BOURDIEU,
1983).

O campo é o espaco onde as relacBes entre os agentes se dardo, em uma
distribuicao desigual de recursos - simbdlicos e materiais - que sera capaz
de mover as estratégias particulares dos individuos dentro desses espacos,
numa dinamica concorrencial.

O habitus, por sua vez, € um dos conceitos centrais na arqueologia do autor
porque € através dele se desenvolvera os mecanismos de dominagdo social e
de relagbes de poder; onde a¢do ndo sera uma mera consequéncia de siste-
mas prévios ou resultado de decisdes conscientes e calculadas (1990, p. 86) e
a pratica, por sua vez, é como o sujeito, de forma mais rapida, vai lidar com o
problema apresentado, de forma generalizada e coerente.

Sera o habitus o responsavel pela generalizacdo e manutencdo de esquemas
praticos que ocorrem de forma subjetiva, possibilitando a internalizagdao dos
agentes das representac¢des objetivas de acordo com o grupo a qual perten-
cem, conformando e orientando suas acdes, se traduzindo numa relacao
dialética entre o mundo objetivo e o subjetivo, que pretende uma homoge-
neidade social.

Sabemos que a socializa¢do, especialmente de género, se inicia antes do nas-
cimento do sujeito, bastando lembrar que apds o descobrimento do sexo boa
parte das pessoas passam a criar expectativas em relacdo ao comportamento
daquele novo ser, que correspondem a performatividade esperada. Em tal
contexto o individuo mesmo que sozinho é um coletivo encarnado (MEDEI-
ROS, 2011), pois incorpora o todo social.

Podemos explicar a naturalizacdo da violéncia e a prépria violéncia simbdlica
através do habitus e dos campos sociais, pois como esta é pertencente ao
ethos social ha tempos, sendo aprendida, incorporada e reproduzida pela so-
ciedade acaba limitando até mesmo a capacidade critica dos individuos.



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151

148

Bourdieu entende que em virtude da corporificacao do habitus no sujeito e na
sociedade, uma mera mudanca de consciéncia é insuficiente para a reestrutu-
racdo social em razao nao s6 da dominagao social dos subalternos e limita¢do
de seu capital simbdélico, mas porque estes também concordam, no minimo
inconscientemente, com uma légica prévia da ordem social.

Compreendendo que apesar de grandiosa, o aparato tedrico de Bourdieu en-
contra seus limites quanto a capacidade de potencializar uma mudanca so-
cial, o pensamento de Judith Butler se mostra como uma possibilidade ndo s6
de modificacdo, mas, especialmente, de transmutacgdo social.

3. Bourdieu e Butler; ou por um simbolismo de género.

Numa tentativa de aproximar, de modo nao ortodoxo, Bourdieu e Judith
Butler, tentaremos, neste ponto, evidenciar que o conceito de performativi-
dade de género tem muito a contribuir com nossa analise e, em que pese
os afastamentos dos dois autores, suas teorias possuem, na historicidade de
género e suas manifestacdes, um ponto em comum precioso. Mas, é através
de Butler que podemos analisar uma estratégia de resisténcia contra as domi-
nag¢des patriarcais, ainda que simbdlicas.

Butler é uma das vozes mais ativas e férteis dos estudos feministas e queer
da contemporaneidade. Sua teoria foi responsavel por demolir a construgao
de que género é algo imutavel e utilizando-se da conceituacdo da nao estabi-
lidade e da performatividade como os atos sustentados a partir da estatiliza-
¢do prévia do género ao corpo, ou seja, fundamentando que o corpo € uma
construcdo e somente apds a colocacdo de seu género, de forma artificial, que
ele se torna, que ele existe (BUTLER, 2006); a autora problematiza ndo sé o bi-
narismo como estrutura, mas vai além, num constructo feminista compativel
com uma ampliag¢do de formas identitarias.

De proémio, cumpre esclarecer que normas de género consistem em atos
regulados de forma repetida a fim de produzir culturalmente uma aparéncia
identitaria estavel no espago-tempo, sendo, de tal modo, histéricas e perpe-
tuadas através de praticas e rituais que as capacitam.

Compreendendo que as praticas se colocam e se constituem numa natura-
lizacdo forcada impositiva de identidade de género normativa, a autora evi-
dencia que ndo ha liberdade corporal e performativa, vez que a sexualidade
sera produzida no bojo das rela¢des de poder previamente estabelecidas e
reguladas pelas praticas discursivas que vao regula-las. De tal modo, dentro
de nossa sociedade, vivenciamos uma heterossexualidade compulséria que
exige uma binariedade de género, reafirmada por uma “iterabilidade” de pra-
ticas corporais que engendram numa coeréncia ja construida.



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151

149

Vemos que do mesmo modo que o habitus é uma criacao histérica que é repe-
tida pela sociedade, também o é a perfomatividade; tanto que na secdo notes
de Gender Trouble, Butler afirma que a dimensao ritual do género é alinhada
a teoria de Bourdieu do habitus® (2002, p. 192). Ambos s6 podem ser com-
preendidos nos aspectos dinamicos e sociais de suas manifesta¢des através
da histéria; mas Butler, através da “iterabilidade” abre caminho para novas
praticas, performances e subversdes.

Os conceitos de “iterabilidade”, parédia de género e ressignificacdo estao in-
terconectados da filésofa estadunidense, oferecendo uma visdo dinamica de
como as normas de género podem ser tanto mantidas, quanto transforma-
das.

Tomando como referéncia o trabalho de Jacques Derrida, Butler mostra que
a “iterabilidade” é a capacidade de um signo ou acdo serem repetidos em
contextos distintos e, apesar de manterem sua identidade, possibilitam va-
riacbes. Dentro da teoria de género, a “iterabilidade” mostra que as perfor-
mances de género ndo sdo reprodugdes idénticas de um modelo original, e,
podendo variar, sdo capazes de subverter as normas estabelecidas.

Sendo o género um constructo performativo que é repetido a cada perfor-
mance ha espaco de introducdo de varia¢des desafiadoras as normas hege-
monicas. A “iterabilidade”, portanto, permite que as normas de género sejam
tanto mantidas quanto questionadas, abrindo espaco para a mudanga e a
subversao.

A parédia de género também surge como pratica vez que ela deixa evidente
as regras que governam a performance, revelando a artificialidade delas. O
exemplo das drag queens, como parddia, pode expor como as normas de
género sao construgbes culturais e ndo uma esséncia biolégica. Por sua vez, a
ressignificacdo vai transformar os significados atribuidos as performances de
género, permitindo a emersao de novas identidades.

Com Butler surge uma nova possibilidade de contestacao do status quo e
mais do que uma ressignificacdo identitaria, uma abertura para ndo s6é uma
maior diversidade sexual, mas espaco para transformacdo das normas de gé-
nero que sao, por sua vez, responsaveis pela perpetuac¢do da violéncia contra
a mulher.

04 “This notion of the ritual dimension of performativity is allied with the notion of the habitus in Pierre
Bourdieu’s work, something which | only came to realize after the fact of writing this text. For my belated
effort to account for this resonance, see the final chapter of Excitable Speech: A Politics of the Performative”.
A citagdo ndo consta na edi¢do brasileira.



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151

150

Concluséo:

Em que pese os avancos legislativos no combate a violéncia de género, a am-
pliacdo do debate possui urgéncia tendo em vista a evidente misoginia brasi-
leira que se evidencia ndo somente nas diversas vitimas de feminicidio, mas
também pela colonizacdo de mentes e cora¢bes ao papel subalterno da mu-
lher que justifica a sua submissao.

Tal ampliagdo ndo restringe-se a isso, mas também compreensdo de letramento
de género e a aplicacao dele em todos os ambientes possiveis e mais, por todos
os géneros. A performatividade masculina é extremamente danosa nado s para
mulheres, mas para os homens também. Apesar de importante, o reconheci-
mento dos préprios privilégios e das dinamicas de poder, ndo sado suficientes
no combate a misoginia. No entanto, utilizando a “iterabilidade” de Butler, ao
repetir e ressignificar suas a¢des com base nos papéis de género, os homens
possuem um papel ativo na constru¢do de uma sociedade realmente livre.

Musicas, filmes, livros e todo o importante aparato cultural consiste ndo sé na
representa¢do de um povo, mas muitas vezes em uma inspira¢ao. Ao se uti-
lizar de tais métodos para perpetuar um simbolismo de violéncia, acabamos,
intencionalmente ou nao, naturalizando e reforcando estruturas de poder e
desigualdade.

Se as formas de violéncia fisica de género ha anos sdo elucidadas e ainda
sim, enfrentam resisténcia, o que dizer da violéncia simbdlica que sequer é
amplamente debatida, mas desempenha um papel crucial na manutencao da
estrutura opressiva. A construcdo musical e cultural ndo é realizada de forma
apartada da sociedade e assim, por 6bvio, uma sociedade machista produzira
cultura no mesmo sentido.

No entanto, é através de novas performances de género que daremos asas as
nossas efetivas capacidades e identidades; promovendo espacos de resistén-
cias que sao capazes de gerar novas formas de expressao e finalmente, viver-
mos numa sociedade onde a dignidade, a humanidade, o respeito aos subal-
ternizados seja um diapasao de qualquer musica e que o refrdo de qualquer
cancao defenda mulheres, indigenas, negros e todos os que sao excluidos da
perspectiva colonial ou eurocéntrica.

Referencias Bibliograficas

BRASIL. Lei Maria da Penha, Lei n.° 11.340, de 7 de agosto de 2006. Disponivel
em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/111340.htm
. Acesso em: 22/05/2024.



https://doi.org/10.62009/Emeron.2764.9679n33/2024/276/p142-151

151

BOURDIEU, Pierre. A domina¢do masculina: a condicdo feminina e a violéncia
simbdlica. Rio de Janeiro: Edicdo BestBolso, 2014.

. O poder simbdlico. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 1989.
. Questdes de sociologia. Rio de Janeiro: Marco Zero 1983.

MEDEIROS, C. C. C. de. Habitus e corpo social: reflexbes sobre o corpo na teo-
ria sociolégica de Pierre Bourdieu. Revista Movimento, 2011. Disponivel em:
https://seer.ufrgs.br/Movimento/article/view/13430 . Acesso em: 25/05/2024.

BUTLER, Judith. Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. Lon-
don: Routledge, 2006.

. Problemas de género: feminismo e subversdo da identidade. Rio de Janeiro:
Editora Civilizagdo Brasileira, 2003.



