
Revista
Bem Viver
Compartilhando Saberes

  V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025





Revista
Bem Viver
Compartilhando Saberes
 V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

CÚPULA DIRETIVA - BIÊNIO 2024-2025

Poder Judiciário do Estado de Rondônia

Des. Raduan Miguel Filho

Des. Glodner Luiz Pauletto

Des. Gilberto Barbosa Batista dos Santos

Escola da Magistratura do Estado de Rondônia - Emeron

Diretor 

Vice-Diretor

Coordenador do Núcleo
Pedagógico de Cacoal

Secretário Geral José Miguel de Lima

Centro de Pesquisa Inovação e Publicação Acadêmica - Cepep

Comitê Técnico-Científico - CTC

Comitê de Redação Científica e Conselho Editorial

Presidente 

Vice-Presidente 

Corregedor-Geral

Des. Alexandre Miguel

Juiz Johnny Gustavo Clemes

Juiz Elson Pereira de Oliveira Bastos

Coordenador Juiz Áureo Virgílio Queiroz

Presidente
 
Membro 

Membro

Juiz Aureo Virgílio Queiroz

Juiz Johnny Gustavo Clemes

Juíza Márcia Cristina Rodrigues Masioli

Des. Álvaro Kalix Ferro

Juiz Arlen José Silva de Souza

Juíza Inês Moreira da Costa

Juiz Audarzean Santana da Silva

Juiz Lucas Niero Flores

Jean Carlo Silva dos Santos

Presidente
 
Membro 

Membro

Membro 

Membro 

Membro  Adm. 

https://periodicos.emeron.edu.br/index.php/bemviver/about



Editor Responsável

Leandro Aparecido Fonseca Missiatto

Editora: Escola da Magistratura do Estado de Rondônia
Av. Rogério Weber, 1872, Centro
CEP: 76.801-906
Porto Velho - Rondônia - Brasil
Tel.: (69) 3309-6440
emeron.cepep@tjro.jus.br - emeron@tjro.jus.br

Edição de Conteúdo

Eduardo Ribeiro dos Santos
Jean Carlo Silva dos Santos

Produção
 Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Bibliotecária:DyeymeFerreiraMoraesdaCosta–CRB11º/1.213 

Rondônia. Tribunal deJustiça.
 

    Revista Bem Viver Compartilhando Saberes / Tribunal de Justiça
do Estado de Rondônia, Escola da Magistratura do Estado de
Rondônia. – V. 2, Nº 1 – Janeiro a Junho/2025. - Porto Velho :
EMERON, 2025.

 

 

 

Disponível em:
https://periodicos.emeron.edu.br/index.php/bemviver/about 
 

 

ISSN3085-8674
1.Saúde. 2. Ecologia. 3. Humanidades. I. Rondônia. Tribunal de 

Justiça. II. Título.  

CDU 577.4(05)

Centro de Pesquisa, Inovação e Publicação
Acadêmica - Cepep/Emeron

Periodicidade

Semestral

Todos os direitos reservados e protegidos
pela Lei n. 9.610 de 19/2/1998. A
reprodução, total ou parcial, desta revista
é permitida desde que seja feita a sua
citação como fonte.

EMERON
ESCOLA DA MAGISTRATURA DO
ESTADO DE RONDÔNIA -  DESDE 1986

Editora-adjunta

Úrsula Gonçalves Theodoro de Faria Souza 

 

 

PODER JUDICIÁRIO DO ESTADO DE RONDÔNIA

TRIBUNAL DE JUSTIÇA
Tribunal de Justiça do Estado de Rondônia - Sede 
Rua José Camacho, 585, Bairro Olaria 
CEP 76801-330
Porto Velho - Rondônia - Brasil
Tel.: (69) 3309-6237 
presidência@tjro.jus.br

Semestral

Editada em formato eletrônico a partir de 2024.

mailto:emeron@tjro.jus.br


SUMÁRIO

EDITORIAL

Leandro Aparecido Fonseca Missiatto

ROQUE SIMÃO E O POVO SAKURABIAT: UM RELATO EM VÁRIAS

VOZES

Ana Vilacy Galucio
Rosalina da Silva Guaratira Sakyrabiar
Lúcia Sakyrabiar
Boni Sakyrabiar
Olímpio Ferreira Sakyrabiar

COMUNIDADE TRADICIONAL PAULO LEAL: GERAÇÕES QUE

RESISTEM À SECULAR EXPLORAÇÃO DA AMAZÔNIA

Solange Struwka
Geraldo Lima
Leandro Aparecido Fonseca Missiatto

NATUREZA, TERRITÓRIO E IDENTIDADE: O RECONHECIMENTO

DAS COMUNIDADES RIBEIRINHAS DO RIO MADEIRA FRENTE À

COLONIALIDADE ENERGÉTICA

Úrsula Gonçalves Theodoro de Faria Souza

06

AMAZÔNIA EM RISCO: REFLEXÕES PARA UMA SOCIEDADE DE

CUIDADO DA VIDA

Davi Souza Cruz Emerick
Leandro Aparecido Fonseca Missiatto

A DESIGUALDADE RACIAL E O IMPACTO SÓCIO EMOCIONAL NA

APRENDIZAGEM DE CRIANÇAS E ADOLESCENTES

Daiane Ferreira da Costa
Émerson Ribeiro Jardin

09

28

38

48

59



CONTO: A CASINHA À BEIRA DO RIACHO

Elenice Sakyrabiar

UMA HISTÓRIA DE PIONEIRISMO E LUTA PELA TERRA EM JI-

PARANÁ/RO: ENTREVISTA COM A SENHORA CÉLIA REGINA

Poliana Pereira Reinoso
Maria do Socorro Eliza Monteiro da Silva
Rosa Marcia Firmino Ramos

69

79



EDITORIAL

Há edições de uma revista que são como um
espelho d’água: devolvem a quem lê o rosto
de um tempo, as margens de uma história
coletiva. Este é o caso do presente número da
Revista do Bem Viver Compartilhando
Saberes. Fazemos aqui um convite para  
atravessar, com olhos abertos e coração
atento, as memórias de Rondônia e da
Amazônia.

Cada texto é uma travessia neste chão
milenar e, de algum modo, conecta vidas que
se inscrevem nos rios, nos nomes das
árvores, nos gestos teimosos de quem
construiu este estado. Histórias de pessoas
que, muitas vezes, permaneceram silenciadas
ou esquecidas, mas que agora reaparecem
como sementes lançadas sobre a terra fértil da
memória. As narrativas reunidas neste número
não apenas recordam: elas convocam.
Convocam a pensar nas marcas profundas da
colonialidade do poder, que ainda atravessa
corpos e territórios, insistindo em determinar
quem pode sonhar, quem pode contar sua
história.

A sociedade de risco, com seu horizonte de
incertezas e ameaças, se insinua nos detalhes
do cotidiano, mostrando que a vida na
Amazônia é feita de desafios, mas também de
uma resistência que se reinventa a cada dia. A
desigualdade racial, mais do que estatística,
emerge aqui como experiência vivida, dor e
esperança entrelaçadas na aprendizagem de
crianças negras, exigindo do(a) leitor(a) um
olhar que não se contente com a superfície.

Caras leitoras e caros leitores,

Na seção de Literatura, a palavra ganha outra
textura. O conto escrito por uma mulher
indígena do povo Sakurabiat não é apenas
literatura: é gesto de existência, afirmação de
um mundo que resiste ao apagamento. Suas
palavras nos fazem lembrar que a Amazônia
pulsa em inúmeras línguas, que a
ancestralidade é uma presença viva, e que
contar é também um modo de manter-se de
pé diante das tempestades do tempo.

Esta edição, como sempre, não oferece
respostas prontas para os grandes desafios de
nosso tempo. Mas inscreve no coração e
mente o risco do incômodo, a dúvida fértil, a
pergunta aberta para possíveis caminhos. 

Ao compartilhar saberes, nos propomos a
escutar o que ainda não foi dito, a enxergar o
que costuma ficar à margem. Porque viver
bem, talvez, seja justamente isso: reconhecer
que o outro nos atravessa, que a memória nos
molda, que a transformação é sempre possível
– e necessária.

Que este número seja, então, mais do que
leitura: seja encontro, semente e reinvenção.

Leandro Aparecido Fonseca Missiatto

Editor-chefe

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes,  V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025 07



ARTIGOS



ROQUE SIMÃO E O POVO SAKURABIAT: UM RELATO
EM VÁRIAS VOZES

ROQUE SIMÃO AND THE SAKURABIAT PEOPLE: AN
ACCOUNT IN SEVERAL VOICES

ROQUE SIMÃO Y LOS SAKURABIAT: UNA HISTORIA A
VARIAS VOCES

1 Museu Paraense Emilio Goeldi/MCTI. E-mail: avilacy@museu-goeldi.br

RESUMO

Este texto é um ensaio em homenagem ao indigenista Roque Simão, em
virtude de sua extraordinária contribuição ao longo de várias décadas de
trabalho junto aos povos originários do estado de Rondônia, Brasil. Trata-
se de um texto memorial, apresentando as várias vozes de pessoas que
conviveram com Roque Simão e guardam na lembrança memórias de uma
vida inteira de colaboração e companheirismo com ele. Roque Simão hoje
aposentado, vive, com uma de suas filhas, próximo à cidade de Porto
Velho. Mesmo com limitações de saúde, ele sempre relembra dos tempos
em que trabalhava com os Sakurabiat e outros povos de Rondônia. Esta
homenagem, tem o objetivo de registrar alguns de seus feitos e de trazer
o reconhecimento do povo Sakurabiat e da linguista Ana Vilacy Galucio à
contribuição de Roque Simão, seja para a demarcação e proteção do
território tradicional, seja para a documentação e valorização da língua e
da cultura desse povo, seja para o bem viver de seus membros.

povos originários de Rondônia; indigenista Roque Palavras-chave:

Simão; povo Sakurabiat.

09

Ana Vilacy Galucio1

Rosalina da Silva Guaratira Sakyrabiar2

Lúcia Sakyrabiar3

Boni Sakyrabiar4

Olímpio Ferreira Sakyrabiar5

2 Membro do povo Sakurabiat
3 Membro do povo Sakurabiat
5 Membro do povo Sakurabiat
5 Membro do povo Sakurabiat

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes,  V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025



ABSTRACT

This text is an essay in honor of the indigenist Roque Simão, for his extraordinary
contribution over several decades of work with the indigenous peoples of the state of
Rondônia, Brazil. It is a memoir, presenting the various voices of people who have interacted
with Roque Simão and have memories of a lifetime of collaboration and companionship.
Roque Simão is now retired, and lives with one of his daughters near the city of Porto Velho.
Even with limited health, he always remembers the times when he worked with the
Sakurabiat and other peoples of Rondônia. The aim of this tribute is to register his
achievements and to bring recognition from the Sakurabiat people and the linguist Ana
Vilacy Galucio to Roque Simão's contribution, be it to the demarcation and protection of
traditional territory, or to the the documentation and valorization of the language and culture
of these people, or for the well-being of their members.

Rondônia native peoples; Roque Simão; Sakurabiat people.Keywords:

RESUMEN

Este texto es un ensayo en homenaje al indigenista Roque Simão, por su extraordinaria
contribución a lo largo de varias décadas de trabajo con los pueblos originarios del estado
de Rondônia, Brasil. Es un texto conmemorativo de carácter personal, que presenta las
diversas voces de personas que vivieron con Roque Simão y recuerdan recuerdos de toda
una vida de colaboración y compañerismo con él. Roque Simão, hoy jubilado, vive hoy, con
una de sus hijas, cerca de la ciudad Porto Velho. Incluso con limitaciones de salud, siempre
recuerda los tiempos en que trabajó con los Sakurabiat y otros pueblos de Rondônia. Este
homenaje tiene como objetivo dejar constancia de algunos de sus logros y llevar el
reconocimiento y los Sakurabiat y de la lingüista Ana Vilacy Galucio por la contribución de
Roque Simão, ya sea para la demarcación y protección del territorio tradicional, ya sea para
la documentación y valorización de la lengua y la cultura de este pueblo, o para el bienestar
de sus miembros.

poblaciones originarias de Rondônia; el indigenista Roque Simão;
Sakurabiat.

Palabras clave:

10 Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes,  V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025



Sou Ana Vilacy Moreira Galucio, linguista e estudiosa das línguas, sobretudo as línguas dos
povos originários deste território hoje denominado Brasil. Apesar do meu sobrenome
somente registrar as origens portuguesa e italiana dos meus avôs materno e paterno, eu
também sou indígena, bisneta de uma mulher indígena da região do Rio Trombetas, no
Estado do Pará. Infelizmente não sei sua etnia, mas trago comigo a força da sua
ancestralidade. Com estas breves linhas introduzo o lugar de onde falo. Escrevo para
prestar homenagem ao indigenista Roque Simão, um homem e humanista apaixonado pelos
povos originários do mundo todo, em especial os povos do atual estado de Rondônia, onde
atuou grande parte de sua vida. Além de apaixonado, Roque Simão é companheiro,
parceiro, defensor da vida e dos direitos desses povos. 

Nesta homenagem, além da minha voz, tenho a missão de transcrever a voz e o
agradecimento do povo Sakurabiat ao seu Roque, como é conhecido entre os amigos.
Começo com uma saudação de D. Rosalina da Silva Guaratira Sakyrabiar, filha de uma das
três grandes matriarcas que conviveram com Roque, a saudosa D. Mercedes Guaratira. Em
depoimento gravado especialmente para este número, D. Rosalina Guaratira Sakyrabiar
começa saudando o amigo, chamado por ela carinhosamente de Abaso Roque “vovô
Roque” e lhe manda uma saudação especial, falada na sua língua, a língua do seu povo
Sakurabiat, na variedade Guaratira:

11

Eepagap sameka ẽt kẽrã, abaso
Roque. Ekoa kwirik nã kop eri.

Ekoa kwirik nã kop ebõ.
Oapitkwararapõõt ẽrõ. 

 “Boa tarde, vovô Roque, o
senhor está bem? Como é que o

senhor está aí onde o senhor
está? Espero que o senhor está
bem aí onde o senhor estiver,

onde o senhor tá. Eu não
esqueço do senhor.”

INTRODUÇÃO

O não esquecer é um fator
presente em todos os
depoimentos que ouvimos entre
os Sakurabiat sobre seu Roque.
O entrelaçamento das línguas
portuguesa e sakurabiat 
se referem ao seu Roque –
abaso ‘vovô”, kwamõã “pajé” – 

quando 

Figura 1 – Roque Simão
Fonte: As(os) autoras(es).

não é uma alegoria, mas reflete o entrelaçamento de vidas. Abaso “vovô” sempre foi a forma
carinhosa que os mais novos se referiam ao Roque, e como veremos mais adiante, ainda se
referem até hoje. Os mais idosos, como as saudosas D. Mercedes Guaratira, D. Vicência
Sakyrabiar e D. Luzia Sakyrabiar, se referiam a ele como kwamõã “pajé”. Outros, como eu,
simplesmente o chamam de Seu Roque. 

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025



12 Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Figura 2 – D. Vicencia Sakyrabiar, D. Luzia Sakyrabiar e Vilacy Galucio, aldeia Koopi, 2008.
Fonte: As(os) autoras(es).



Eu conheci Roque Simão em janeiro de 1994, quando cheguei em Rondônia pela primeira
vez, aos 22 anos de idade, para iniciar o trabalho que moldaria minha vida profissional para
sempre: estudar a língua do povo Sakurabiat. O etnônimo Sakurabiat, também escrito nos
documentos pessoais (RG, CPF) como Sakyrabiar ou Saquirabiar, é a autodenominação do
povo indígena, originário da região dos rios Mekens e Tanaru, que escolheu esse etnônimo,
outrora específico de um dos subgrupos (clãs) étnicos, para referir a todos os
remanescentes do povo, ou seja, todos os clãs reunidos, após a grande redução
populacional causada por motivos variados (epidemias de doenças antes desconhecidas,
escravização nos seringais e migração forçada para outras regiões fugindo desses eventos
dramáticos). 

O humanista Roque Simão trabalhou durante muitas décadas como indigenista, atuando
especialmente entre os povos Sakurabiat e Kwazá, em Rondônia. Em alguns momentos
esteve vinculado profissionalmente ao Conselho Indigenista Missionário (CIMI), ao Conselho
de Missão entre Povos Indígenas (COMIN), prestou serviços à Fundação dos Povos
Indígenas (FUNAI), trabalhou de modo autônomo, prestando consultorias esporádicas a
projetos de pesquisa, e trabalhou voluntariamente. Enfim, nunca esteve preso a uma
ideologia religiosa ou política, mas sempre esteve a serviço do bem viver dos povos
indígenas. Os diversos empregadores eram apenas a alternativa da vez para garantir a
continuação do trabalho que ele fazia com ou sem remuneração. 

Muito antes de meu primeiro encontro com ele, em 1994, ele já atuava junto a esses povos.
Sua intervenção junto aos Sakurabiat iniciou na década de 1980, não sei se antes ou após a
epidemia de sarampo que assolou e matou dezenas de pessoas desse povo. Lutou lado a
lado em todo o longo processo que culminou com a demarcação da Terra Indígena Rio
Mekens, território tradicionalmente ocupado pelo povo Sakurabiat, e da Terra Indígena São
Pedro, território tradicional do povo Kwazá. 

Segundo relatos do próprio Roque e de vários membros do povo Sakurabiat, ele foi um dos
grandes incentivadores e parceiros atuantes nesse processo. Roque acompanhou o
movimento da autodemarcação do território realizada por eles, em parceria com o padre
Manoel Valdez Treviso, descendente do povo indígena Tarahumara, do México. 

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

ROQUE SIMÃO E O POVO SAKURABIAT: RELATOS E REMINISCÊNCIAS

13



14

Movimento esse que foi fundamental para a conquista da demarcação do território. Roque
atuou lado a lado com os Sakurabiat na luta pelo reconhecimento de seus direitos
constitucionais. Lutou de modo contínuo durante muitos anos, ao lado dos grandes chefes
dos Sakurabiat vivos naqueles tempos, entre eles o Sr Petaro Sakyrabiar, possivelmente o
último grande pajé dos Sakurabiat, e do Sr. Carmelo Sakyrabiar, o último grande cacique
geral, responsável pela reunião de todos os remanescentes após a drástica redução da
população no final dos anos 1970 e início dos anos 1980.

A Terra Indígena Rio Mequéns foi homologada através do decreto s/n de 24 de maio de
1996 e está localizada dentro dos limites do município de Alto Alegre dos Parecis. Mas
antes que acontecesse a demarcação e homologação, Roque Simão e Manoel Valdez
atuaram de modo incansável, na luta contra as madeireiras que haviam se instalado
ilegalmente no território indígena, lutaram contra as ameaças e as violências sofridas pelos
Sakurabiat, naquela época ainda conhecidos como Mekem ou Mekens, em referência ao rio
onde se localizava parte do povo. 

Essa atuação do Roque como indigenista que lutou lado a lado com os Sakurabiat na
defesa do seu território tradicional e pela demarcação da terra indígena é relembrada até
hoje pelos membros do povo Sakurabiat que conviveram com ele naqueles anos iniciais da
década de 1980. 

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Figura 3 – Roque Simão chegando da roça, aldeia Koopi, 2008.
Fonte: Vilacy Galucio.

Cupuaçu, fruta presente em
toda bacia amazônica.



Na voz de Lúcia Sakyrabiar, filha de D. Luzia Sakyrabiar e do saudoso Petaro Sakyrabiar,
seu contato inicial com seu Roque, ainda muito moça, se deu justamente nessa época. Ela
conta que:

15Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

“Seu Roque foi uma pessoa boa que eu conheci. Quando eu comecei
conhecer ele, ele foi sempre uma pessoa boa com minha família. Eu tava

com minha família lá na aldeia velha. Eu conheci ele foi lá, quando eu tava
com meus pais ainda, com minha mãe ainda. E aí que eu conheci seu
Roque. Ele e o padre Valdez naqueles tempos. Aí que eu conheci seu

Roque, conheci ele e o padre Valdez quando eles entraram na nossa aldeia
lá com finado meu pai. Eram eles dois que faziam a visita pra gente na
aldeia. Eles chegavam a pé (vindo) de Pimenta Bueno, escondidos dos
fazendeiros. Ele chegava de madrugada. Como meu pai era daqueles
velhos antigos, né, ele fazia o cafezinho dele de manjerioba. (Meu pai)
olhava pro caminho, já vinha seu Roque. De longe ele gritava pra seu

Roque. Tinha até uma história que um apelidava o outro "Ei velho, você não
morreu ainda, não?" E o outro gritava "Não. Quando eu morrer você vai

ver". Falavam assim um com o outro. Isso era uma brincadeira deles. Aí ele
chegava, tomava café do meu pai que ele fazia de manjerioba. Aí eles
conversavam, né, aqueles converseiros deles. Assim eu conheci seu

Roque.”

Figura 4 – Lúcia Sakyrabiar e Vilacy Galucio, aldeia Baixa Verde, 2017.
Fonte: Carla Costa.



Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

 “Excelente companheiro, amigo, lutou muito por nós sobre a
demarcação. Foi o nosso guerreiro, né. Também o Valdez, não
vou deixar ele de lado também. Os dois lutaram, arriscando a

própria vida pra nos defender. Eles nos ajudaram muito. A
Funai de Brasília foi informada e aí com um tempo depois a

Funai nos reconheceu, veio até na aldeia. Meu pai também já
se sentia com problema de saúde, mas o meu irmão o cacique

Damião com a comunidade, nossos tios, nossos primos, a
gente foi muito forte e a gente conseguiu a demarcação. 

O cacique Olímpio Ferreira Sakyrabiar, filho caçula e o único
filho ainda vivo dos saudosos Sr. Carmelo Sakyrabiar e D.
Vicência Ferreira Sakyrabiar, fez questão de enviar um
depoimento diretamente da sua aldeia. Sua mãe, D. Vicência
Sakyrabiar, falecida recentemente, em 2021, foi grande amiga
de seu Roque e uma das grandes incentivadoras e parceiras na
documentação da língua de seu povo. Ao falar do Roque e do
trabalho que ele fez, Olímpio nos conta que ele é:

Então, eu só tenho que agradecer o seu
Roque. Uma pessoa trabalhadora, uma

pessoa de coragem, uma pessoa de fibra,
né. Nos ajudou muito. 

Manoel Valdez também nos
ajudou muito. Graças a Deus,

hoje nós temos essa terra
indígena demarcada, né. Só
tenho que agradecer ele”. 

16



Retomando o depoimento de Rosalina Guaratira Sakyrabiar, ela enfatiza a importância do
trabalho de Roque Simão para a demarcação do território e registra também sua gratidão,
em uma mensagem direta endereçada a ele: 

17Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

 “Eu nunca esqueci do senhor, nem vou esquecer. Primeiro foi padre
Manoel Valdez, depois veio você, vovô Roque, e o Frei Walmir. Vocês que
brigaram muito pra demarcar essa terra onde nós estamos hoje. Onde eu

estou. Eu tô aqui, em cima da terra que o senhor cuidou pra nós. Por causa
de você que nós temos essa terra e eu tenho essa terra onde eu tô

morando. E eu tô aqui, nós tamo aqui em cima dessa terra por causa do
senhor. Vocês lutaram muito pra poder deixar essa terra pra nós morar. Por

isso, eu nunca esqueço de vocês, de você vovô Roque. Agora eu tô aqui
morando. Agora eu tô sozinha, meus dois irmãos já se foram. Só estou eu
morando aqui, eu e os meus filhos, morando na terra que o senhor cuidou

pra nós.”

Figura 5 – Roque Simão e Vicência Sakyrabiar, aldeia
Koopi, 2016.

Fonte:  Vilacy Galucio.

Figura 6 –  D. Mercedes Guaratira, Vilacy Galucio e
Rosalina Guaratira Sakyrabiar, sessão de

documentação linguística, aldeia Baixa Verde, 2007.
Fonte:   Roque Simão.

Outra faceta do trabalho de Roque junto
aos Sakurabiat foi no fortalecimento e
empoderamento desse povo, que trazia
consigo o peso e as marcas de mais de
40 anos de sofrimento impetrado pelos
kwerep, os não-indígenas. Nesse
contexto Roque teve sempre duas
características marcantes: a capacidade
de escuta – uma escuta quieta, mas ativa
– e o jeito único de fazer junto, de ajudar,
mesmo quando parecia não ter como
fazer. Talvez por isso, ele seja visto
como um pai, um irmão, um membro da
família. Alguém que sempre estava
ensinando algo, ajudando em algo,
alguém que não tinha preguiça, não tinha
hora errada, estava sempre presente.  
 

Isso fica claro na mensagem de Boni
Guaratira Sakyrabiar, um dos filhos da
finada D. mercedes Guaratira e marido
de Lúcia Sakyrabiar. Boni começa nos
dizendo assim: “Seu Roque é segundo
meu pai, eu gosto muito, (sempre) gostei
muito (d)ele”. Boni Sakyrabiar fez
questão de enviar uma mensagem para
ser escrita na sua língua tradicional, a
língua Sakurabiat (variedade Guaratira),
na qual ele elabora essa imagem de seu
Roque.



18 Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

 Otop nẽngãt ke tete seu Roque.
Oyke okip kaat nẽngãt ke te sete.

Kaarobõ te simõtkwa nõã. Ose
osesẽ osese koop. Ke tete sete otop

nẽngãtka oyke nẽngãtka okip
nẽngãtka. Okip ebõ ẽp se nẽngãt ke
te sete. Seãy ke tete sekoa kaarap
te sete. Mõtkwa te pe ose ipegap te

isobekat ke te sete. Kaat nã ose
oseieykwa ieykwa ose. Puruap sete

kaat. Kurẽp tuu ikobap ke te sete
imõtkwa.

 “Seu Roque é como se fosse meu
pai. Ele é assim como meu irmão
mesmo, meu irmão mais velho e

meu irmão mais novo. Ele faz tudo
pra nós, não tem nada que ele não

faça. Tudo que nós pedimos ele faz.
Nós junto com ele. Por isso que nós

gostamos muito dele, do trabalho
dele. Nós gostamos do trabalho

dele”.

Figura 7 –  Roque Simão apanhando bacaba,
aldeia Baixa Verde, 2008.
Fonte:  Vilacy Galucio.



19Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Boni Sakyrabiar continuou seu depoimento em português, reforçando que para ele o
trabalho do seu Roque sempre foi apreciado porque ele lutava junto com eles pelas coisas
necessárias para o povo e que, por essa razão, eles sentem saudade dele, eles sentem sua
falta, sentem falta dos trabalhos que faziam juntos. Na variedade do português usada por
ele, que traz a influência de uma tradução literal da sua língua, ele traduz saudade como
dor, uma dor forte que indica como a ausência de Roque é muito sentida. 

“Como ele vem pra cá e visitava todo mundo. No trabalho dele, (durante) muitos
tempos trabalhamos junto com ele. Ele batalhava, batalhava muitas coisas,
enfrentava muitas coisas. Por isso que (pra) nós aqui, é nosso coração, ele.

Então, eu, pelo menos, pra mim, (ele) parece meu pai. Fizemos tanta coisa junto
com ele, muito muito mesmo. Então, por isso que a gente tá com dor dele, muito
mesmo. Por exemplo, eu tenho muita dor dele, ele fez muita coisa comigo, com

nós aqui. Não tem como (a gente) achar ruim, (ele) é como meu pai mesmo,
como meu irmão mesmo. Então, eu tenho muita dor dele, desse homem”.

O lado humanitário e solidário de seu Roque também é lembrado pelos Sakurabiat. Trago
aqui a continuação do depoimento emocionado de Lúcia Sakyrabiar que registra todo o
apoio que seu Roque deu a ela e sua família, durante vários anos. Ela também o compara
ao seu próprio pai, o grande pajé Petaro Sakyrabiar, que faleceu quando ela era ainda muito
jovem, e diz que aprendeu muita coisa com Roque:

 “Depois disso, eu tive meus filhos, duas crianças especiais. E seu Roque ajudou
a gente, nisso aí seu Roque ajudou também. Daí fomos mudando de aldeia em

aldeia, até a Aldeia da Serraria Velha que falam. Daí ele ainda andava por lá com
a gente. Como se diz, pra mim ele foi uma boa pessoa. Foi como meu pai

também, que me deixou cedo, ele ajudou a gente muito. Coisas que os outros
não fazem pra gente, ele fazia, ele fez muita coisa pra gente, pra ajudar a gente.
Eu com meus filhos, como se diz, eu me casei cedo, não sabia de nada. E ele,

como se diz, contava histórias pra gente, muitas coisas ele contava. Coisas que
a gente não sabia, a gente aprendia com ele. Depois eu tive a minha família, foi

ele que me ajudou, foi ele que me acolheu. Ele me tirou pra Pimenta Bueno, com
o auxílio da enfermeira Zaíde. Foi ele que me deu a mão. (...) como dizem os

outros, um ombro amigo. Nessas horas, o seu Roque tava (sempre) com a gente.
Ele falava pra gente assim "tira as crianças pra rua pra consultar (elas)" Ou ele
mesmo pegava a gente e levava. E nós fomos (vivendo) assim, ele ajudando a
gente. Até que a gente saiu pra Pimenta Bueno com as crianças doentes. E ele
tava ao lado nosso também. Ele fazia de tudo pra nós, pra arrumar uma comida,

porque lá em Pimenta a gente ficava sem nada. Nós não tínhamos nada, não
tínhamos como arrumar comida pra nós, ele conseguia. (...) Tinha dia que nós

não tínhamos nada pra comer e o seu Roque tirava 10 reais (do bolso), que
naquele tempo era 10 reais, e pagava um frango pras minhas crianças. Então pra

mim, seu Roque foi uma boa pessoa”. 



No mesmo depoimento, Lúcia
Sakyrabiar continua contando
como foi a atuação decisiva
de seu Roque para que ela e
sua família voltassem para a
aldeia e pudessem constituir
novamente seu lugar dentro
do território: 

“Fiquei um tempo em
Pimenta Bueno, fazendo

tratamento do meu filho. E
ele me ajudou até o dia que
eu vim embora pra cá, pra
aldeia que hoje eu estou

aqui. Como se diz, se tô aqui,
não foi por mim mesma, não.

Não foi por mim que eu tô
aqui nessa aldeia, foi por
causa de seu Roque. Ele
pegou a toyota dele; dele,

não, que ele andava; 

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Figura 8 –  Ivonei Sakyrabiar, filho de Boni e Lúcia Sakyrabiar, e Roque
Simão. Aldeia Baixa Verde, 2012. 

Fonte:  Vilacy Galucio.

ele trouxe nós até aqui. Aqui ele deixou nós, veio até junto com seu Fernando, que hoje ele
já não existe mais também.

 Eles vieram junto e deixaram nós aqui. No meio de um pasto. Era tão grande aqui que só
tinha pasto. Ele deixou nós aqui no meio do pasto com as duas crianças especiais e mais os

outros dois que já eram grandes. Nós viemos passar as férias pra cá. (...) Nós viemos
passar as férias aqui e até hoje nós estamos aqui. Foi aí que nós abrimos aqui esse lugar,

com o pai dos meninos lutando. Até que chegou o tio, que deixou nós esses dias (o cacique
Geraldinho Sakyrabiar faleceu em março de 2025). Ele veio por dentro do mato e começou

ajudar a gente e daí seu Roque voltou e deixou nós aqui. E nós estamos aqui até hoje.
Fomos abrir o lugar. E essa é a história do seu Roque. Daí nunca mais eu vi ele. Eu só vi

ele depois disso quando ele veio uma vez aqui. Daí nunca mais eu vi ele. Eu queria ver seu
Roque, soube que ele está doente e queria ver ele, mas até hoje não deu”.

Em um outro trecho de seu depoimento-homenagem ao Roque, Lúcia Sakyrabiar nos diz
que foram tantas coisas nas quais seu Roque ajudou, desde a luta pela terra, os registros
de documentação, a saciedade da fome quando precisaram, tantas e tantas histórias que
nunca serão esquecidas. 

20



 “Essa é a história que eu sei de seu Roque, que me
ajudou muito. Eu tenho que falar que seu Roque foi

como um pai pra mim, que eu não tive meu pai muito
tempo comigo. Ele foi muito boa pessoa pra mim,
ajudou muito na hora difícil. Isso que eu conheço

dele. E muitas (outras) coisas também que ele
ajudou. Pra essa terra que nós estamos hoje, ele

ajudou muito. (Ajudou) a ir pra Brasília, fazia
documentos pra a gente voltar pra aldeia, fez fotos

pra levar pra Brasília pra ver se o pessoal (de
Brasília) acreditava. Foi aí que ele fez essas coisas

pra gente. É isso aí que eu sei do seu Roque, que eu
vi, né. É isso aí que eu tenho pra dizer, que ele, como
se diz, foi um grande pai e um grande amigo. Por isso

que eu digo, essa pessoa pra mim foi como um
parente da gente, como um amigo, como um pai. Eu

falo pros meninos até hoje. Quando eu não tinha
nada, ele dava 10 centavos, 1 real, 2 reais pros

meninos comprar pão. Isso eu não esqueço nunca.
Isso eu vou levar comigo, como uma história dele,
como do meu pai, eu vou levar comigo. Não vou

esquecer nunca o que ele fez por nós”. 

21Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Figura 9 –  Manoel F. Sakyrabiar e Roque Simão (na Toyota),
tentando desobstruir a estrada, 2002. 

Fonte:  Vilacy Galucio.

Hoje, os outros filhos de Lúcia, os meninos
mencionados por ela, são adultos e têm suas
próprias famílias e filhos. Sua filha Elinei
Sakyrabiar me contou que ela lembra bem do seu
Roque e sempre fala para os seus filhos que ele
como foi um avô para ela e seus irmãos. Isso
mostra como as ações de Roque foram sentidas e
tiveram um impacto positivo na vida de suas
famílias.



A valorização da língua e da cultura tradicionais dos Sakurabiat foi também uma bandeira
defendida pelo Roque Simão. Ele levantou essa bandeira não de forma retórica, mas de
maneira prática e objetiva. Lembro bem do nosso primeiro encontro, quando cheguei na
aldeia principal dos Sakurabiat, em 1994. Roque me recebeu de forma muito efusiva e
disse algo que naquele momento não consegui entender. Ele me disse “Que bom que
você chegou!” Era como se ele estivesse esperando por mim. E, na verdade, estava. Não
necessariamente por mim, mas por um(a) linguista que fosse estudar e documentar a
língua tradicional dos Sakurabiat. Roque já havia percebido a situação de vulnerabilidade
da língua, a qual já naquela época não estava sendo transmitida (ensinada e aprendida)
para as novas gerações. Ele não somente aguardava ansioso por alguém que assumisse
essa missão, tão necessária, como também fomentou entre os Sakurabiat o conhecimento
de que essa ação era necessária e importante. 

Assim, quando cheguei para iniciar o estudo e documentação da língua, fui recebida com
muito carinho pelo povo e se desenvolveu rapidamente uma relação de parceria e
cumplicidade, entre mim, os anciãos e os falantes mais jovens. Uma das primeiras
missões que me deram foi de registrar as histórias tradicionais do povo e de organizar
como poderíamos escrever essas histórias na língua, ou seja, de desenvolver junto com
eles o sistema ortográfico da língua Sakurabiat. 

O sistema de escrita da língua Sakurabiat foi estabelecido em um trabalho conjunto,
desenvolvido com os falantes da língua, entre os anos de 1996 e 1998. Nesse período,
realizamos, na Terra Indígena Rio Mekens, um programa de alfabetização de adultos para
ler e escrever na língua Sakurabiat, para o qual sempre contamos com a apoio discreto do
seu Roque. Com base nos estudos da língua, o alfabeto Sakurabiat é representado pelos
seguintes grafemas: a, ã, aa, ãã, b, e, ee, ẽ, ẽẽ, g, i, ii, ĩ, ĩĩ, k, kw, m, n, ng, ngw, o, oo, õ,
õõ, p, r, s, t, u, uu, ũ, ũũ, w, y,ˈ. Podemos observar que esse sistema é diferente do
alfabeto da língua portuguesa pois ele representa os sons próprios da língua Sakurabiat. E
mesmo grafemas que existem no alfabeto português representam sons diferentes em
Sakurabiat. O grafema ou letra “u”, por exemplo, representa um som que não existe em
português, a vogal central alta [i] que é pronunciada com os lábios estendidos e soa
quase como a primeira vogal da palavra “Tânia” em português. Seu Roque acompanhou
conosco todas as discussões para a definição do alfabeto, sempre interessado em
aprender como escrever a língua dos nossos amigos Sakurabiat.

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Figura 10 – Roque Simão com Gabriel
Sakyrabiar, filho de Elinei Sakyrabiar e neto de

Boni Sakyrabiar e Lúcia Sakyrabiar, aldeia
Koopi, 2012. 

Fonte:  Vilacy Galucio.

Figura 11 –  Elias Pasaká Sakyrabiar, Vilacy Galucio
e Manoel F. Sakyrabiar, sessão de registro das

histórias tradicionais, casa de Roque Simão, Pimenta
Bueno, 2002.

Fonte:  Roque Simão.

22



O livro de narrativas Narrativas
tradicionais SAKURABIAT mãyãp
ebõ foi publicado em 2006. Essa
coletânea bilíngue contém 25
narrativas apresentadas nas três
variedades conhecidas da língua
Sakurabiat e suas respectivas
traduções para o português. Nela
vemos e ouvimos as vozes dos
narradores, os anciãos e anciãs
Sakurabiat – D. Mercedes
Guaratira, D. Vicência Sakyrabiar,
Sr. Elias Passaká Sakyrabiar, Sr.
Pedro Artur Sakyrabiar
(posteriormente auto identificado
como Pedro Kampé); dos
tradutores – Sr. Manoel Ferreira
Sakyrabiar, Sr. Olímpio Ferreira 

23Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Figura 12 –  Ilustração de Lidia Sakyrabiar e Ozélio Sakyrabiaar
para a narrativa de Pasiare, narrada por Elias Pasaka

Sakyrabiar.

Sakyrabiar e D. Rosalina Guaratira Sakyrabiar; e dos ilustradores que à época eram
crianças, Lídia Ferreira Sakyrabiar e Ozélio Ferreira Sakyrabiar. Esse livro registra uma
pequena fração da cosmologia Sakurabiat, em toda sua força e beleza. 

Essa pequena apresentação desses dois produtos do trabalho de estudo e documentação
da língua Sakurabiat é também para agradecer ao meu amigo Roque Simão. Ele esteve
presente de forma ativa e companheira em todas as visitas ao território dos Sakurabiat nas
quais esses produtos foram sendo elaborados e contribuiu de inúmeras maneiras para
esses resultados. 

Roque foi um parceiro incansável das atividades que desenvolvi entre os Sakurabiat desde
aquela primeira visita em janeiro de 1994. Ele era sempre meu companheiro inseparável
em todas as visitas que fiz aos Sakurabiat. A última vez que ele esteve comigo na Terra
Indígena Rio Mekens foi em 2017, na visita que fiz com minha então aluna de graduação
Carla Costa. 

Durante esses quase 25 anos da nossa colaboração, Roque foi um grande entusiasta do
trabalho de documentação da língua e de outros aspectos culturais dos Sakurabiat.
Tivemos muitos momentos de trabalhos conjuntos e de conversas sobre tantas coisas. No
início, nos primeiros anos, ainda na década de 1990, dividimos horas intermináveis de
viagem entre Pimenta Bueno e as aldeias na TI Rio Mekens, a bordo do famoso jerico, com
partida a manivela, construído pelo próprio Roque, que tantos perrengues ajudou a
resolver. Durante muitos anos, o jerico do seu Roque era o único meio de transporte
acessível e sempre disponível para os Sakurabiat e qualquer outra pessoa que precisasse
sair ou entrar na T.I. Rio Meques, eu entre elas. 

Tivemos incansáveis horas de caminhada pela floresta das aldeias, ainda quando os
caminhos eram apenas caminhos abertos sem ferir a floresta, quase sempre
acompanhados de alguma criança, que nos ensinava sobre a vida na floresta. Seu Roque
me deu aulas de sobrevivência na floresta, aulas de empatia, de solidariedade, de amor
incondicional a um povo, mas não um povo genérico, pois cada pessoa era vista e
percebida na sua individualidade. Ele também me deu aulas de antropologia e sociologia,
sempre a partir das ações práticas e daquela escuta ativa que é sua característica peculiar. 



Creio que essa visita em 2017 foi a última vez que seu Roque esteve entre os Sakurabiat,
no Território que ele de forma tão ativa ajudou a demarcar e proteger. Ou como nos disse
Rosalina Guaratira Sakyrabiar, “na terra que ele cuidou para nós (o povo Sakurabiat)
morar”. Mas, ainda que distante, pois agora ele mora com sua filha Berenice Simão,
próximo à cidade de Porto Velho, sua presença continua muito viva nos corações e na
memória de todos nós. Como foi fortemente expresso nos depoimentos de Rosalina,
Olímpio, Lúcia e Boni, sua ausência é muito sentida e ele nunca foi nem será esquecido.
Como nos diz Rosalina Sakyrabiar, falando na sua língua materna, a saudade do seu
Roque é enorme, ele mora no coração das pessoas que nunca param de pensar nele.

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Figura 13 –  Elias Pasaká, Manoel F. Sakyrabiar e Olímpio F. Sakyrabiar, transcrevendo e traduzindo
histórias tradicionais, casa de Roque Simão, Pimenta Bueno, 2002. 

Fonte:  Vilacy Galucio.

Figura 14 –  Aldeia Serraria Velha, 1994. Roque Simão arrumando o jerico para
levar as pessoas para Pimenta Bueno e Cacoal. 

Fonte:  Vilacy Galucio.

24



 Oapitkwara tuyapo õt erõ seu roque. Opibõ ẽp ekoop.
“Eu não esqueço do senhor, seu Roque, você está dentro de mim” 

 

Para finalizar, junto-me ao cacique Olímpio Sakyrabiar e deixo registrado também nossos
agradecimentos ao Roque, aos seus filhos e filhas, (bis)netos e (bis)netas. O tempo e a
dedicação que ele doou pela causa dos povos originários de Rondônia e, sobretudo aos
Sakurabiat, foram preciosos e ajudaram a garantir a vida e o território de um povo. Olímpio
concluiu seu depoimento enfatizando esse sentimento de gratidão 
 
“Eu quero agradecer muito cada um dos filhos dele, cada uma das filhas, né. Roque foi um
cara que a gente não pode deixar esquecer. Graças a Deus, eu só quero deixar um forte

abraço pra ele. Eu vou deixar meu abraço aqui, estou falando pela comunidade aqui
Sakyrabiar, né, aqui da aldeia Koopi”.

Abaso Roque, oseapitkwararapo ose ẽrõ. 
“Vovô Roque, nós não esquecemos de você!”

25Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025



Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/202526

Figura 15 –   Roque Simão e Ozenilo, filho caçula de Olímpio
Sakyrabiar e Margarete Macurap Sakyrabiar, aldeia Koopi, 2007.

Fonte:  Vilacy Galucio.



Ana Vilacy Moreira Galucio. Graduada em Língua e Literatura Portuguesa e Francesa pela
Universidade Federal do Pará (1994), mestrado em Linguística pela University of Chicago
(1996) e doutorado em Linguística pela University of Chicago (2001). Atualmente é
pesquisadora titular do Museu Paraense Emilio Goeldi do Ministério de Ciencia Tecnologia e
Inovação, onde exerce/exerceu as seguintes funções: Curadora da Coleção Linguística (2020-
presente), Coordenadora da Coordenação de Ciências Humanas (2008-2015) e Coordenadora
de Pesquisa e Pós-graduação (2015-2018). Professora Credenciada (DP) do Programa de Pós-
graduação em Letras: Linguística e Estudos Literários (Mestrado e Doutorado), da Universidade
Federal do Pará, e do Programa de Pós-graduação em Diversidade Sociocultural (Mestrado) do
Museu Paraense Emilio Goeldi.

Rosalina da Silva Guaratira Sakyrabiar; Lúcia Sakyrabiar; Boni Sakyrabiar; Olímpio Ferreira
Sakyrabiar. O povo Sakurabiat, que é constituído por vários grupos ou clãs, possui seu
território tradicional demarcado desde 1996, a terra Indígena Rio Mequéns. Como um ato
simbólico e político, o povo informa que “sua autodenominação significa ”aqueles que se
juntaram”, refletindo a união de antigos subgrupos em um só povo. De tradição e língua
próprias – pertencente à família Tupari – o Sakurabiat enfrenta hoje o desafio da preservação
de sua cultura e idioma, pois a língua nativa é falada fluentemente por poucos, principalmente
anciãos. Mesmo assim, o grupo mantém viva sua identidade, história e laços com o território
ancestral, resistindo às pressões externas e buscando fortalecer suas raízes para as futuras
gerações" (GALUCIO, A. V. Sakurabiat. Instituto Socioambiental, 2021. Disponível em:
https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Sakurabiat. Acesso em: 07 jul. 2025.)

27Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025



COMUNIDADE TRADICIONAL PAULO LEAL: GERAÇÕES
QUE RESISTEM À SECULAR EXPLORAÇÃO DA
AMAZÔNIA

TRADITIONAL PAULO LEAL COMMUNITY: GENERATIONS
RESISTING THE CENTURIES-OLD EXPLOITATION OF
THE AMAZON

COMUNIDAD TRADICIONAL PAULO LEAL:
GENERACIONES QUE RESISTEN A LA SECULAR
EXPLOTACIÓN DE LA AMAZONÍA

Solange Struwka1

RESUMO
O objetivo deste artigo é analisar a história e a resistência da Comunidade
Tradicional Paulo Leal, frente à exploração e às violações de direitos na
Amazônia. A partir de entrevistas e atividades coletivas feitas com os
moradores, percorremos na história da Comunidade Paulo Leal que se
confunde com a própria história da Amazônia brasileira e seus intricados
processos de exploração como: a construção da Ferrovia Madeira-
Mamoré, os ciclos da borracha e a implantação da Usina Hidrelétrica
Santo Antônio e o avanço da fronteira agrícola. Os resultados evidenciam
a luta contínua dos moradores contra a degradação ambiental, a
desterritorialização, e a expropriação de suas terras, além das perdas
econômicas e históricas provocadas por grandes projetos de infraestrutura
e colonização efetivados pela elite externa à região, apoiada pelo Estado.
As conclusões destacam a necessidade urgente de reparação histórica e
reconhecimento formal da comunidade como um espaço de resistência
cultural, bem como a importância de políticas públicas que garantam seus
direitos territoriais e promovam a preservação de sua memória e
identidade social.

comunidade tradicional; memória; resistência; Palavras-chave:

Geraldo Lima2

1  Universidade Federal de Rondônia (UNIR). E-mail: solange.struwka@unir.br

Universidade Federal de Rondônia (UNIR). E-mail: leandro.missiatto@unir.br3

Leandro Aparecido Fonseca Missiatto3

Liderança da Comunidade Tradicional Paulo Leal2

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

exploração
da Amazônia; direitos territoriais.

28



ABSTRACT

The objective of this article is to analyze the history and resistance of the Traditional
Community Paulo Leal, in the face of exploitation and human rights violations in the Amazon.
Through interviews and collective activities with the residents, we trace the history of the
Paulo Leal Community, which is intertwined with the very history of the Brazilian Amazon
and its complex processes of exploitation, such as the construction of the Madeira-Mamoré
Railway, the rubber cycles, the implementation of the Santo Antônio Hydroelectric Plant, and
the expansion of the agricultural frontier. The results highlight the continuous struggle of the
residents against environmental degradation, dispossession, and the expropriation of their
lands, as well as the economic and historical losses caused by large infrastructure and
colonization projects carried out by external elites, supported by the State. The conclusions
emphasize the urgent need for historical reparation and formal recognition of the community
as a space of cultural resistance, as well as the importance of public policies that guarantee
their territorial rights and promote the preservation of their memory and social identity.

traditional community; memory; resistance; exploration of the Amazon; Keywords:

RESUMEN

El objetivo de este artículo es analizar la historia y la resistencia de la Comunidad
Tradicional Paulo Leal, frente a la explotación y a las violaciones de derechos en la
Amazonía. A partir de entrevistas y actividades colectivas realizadas con los habitantes,
recorremos la historia de la Comunidad Paulo Leal, que se confunde con la propia historia
de la Amazonía brasileña y sus intrincados procesos de explotación, como la construcción
del Ferrocarril Madeira-Mamoré, los ciclos del caucho y la implantación de la Central
Hidroeléctrica Santo Antônio, así como el avance de la frontera agrícola. Los resultados
evidencian la lucha continua de los habitantes contra la degradación ambiental, la
desterritorialización y la expropiación de sus tierras, además de las pérdidas económicas e
históricas provocadas por grandes proyectos de infraestructura y colonización realizados por
la élite externa a la región, apoyada por el Estado. Las conclusiones destacan la necesidad
urgente de reparación histórica y reconocimiento formal de la comunidad como un espacio
de resistencia cultural, así como la importancia de políticas públicas que garanticen sus
derechos territoriales y promuevan la preservación de su memoria e identidad social.

comunidad tradicional; memoria; resistencia; explotación de la Amazonía; Palabras clave:

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

territorial rights.

derechos territoriales.

29



A Comunidade Tradicional Paulo Leal, situada a 23 quilômetros da capital de Rondônia,
Porto Velho, emerge como um exemplo significativo da ocupação e da resistência cultural
na Amazônia. A história dessa comunidade está intimamente ligada à construção da
Ferrovia Madeira-Mamoré, uma das mais importantes infraestruturas do início do século XX,
simbolizando tanto a exploração econômica da região quanto a luta dos trabalhadores que a
construíram. Ao longo do tempo, a comunidade enfrentou diversas transformações
socioeconômicas, refletindo as complexas dinâmicas de interação entre o homem e a
natureza, e as tensões decorrentes das políticas colonizatórias e do desenvolvimento
econômico.

Este artigo resulta das atividades realizadas pelo projeto de extensão “Registrar a Memória
de quem faz a história: práxis da Psicologia Social junto a Comunidades, Povos e Coletivos
da Amazônia”, desenvolvido pelo Departamento de Psicologia da Universidade Federal de
Rondônia (DEPSI/UNIR). O que apresentamos, são registros valiosos da história de
Rondônia não apenas porque preserva as memórias coletivas da Comunidade Paulo Leal,
mas especialmente por tornar evidente a resistência de uma comunidade tradicional frente
às políticas colonizadoras que ainda vigoram no estado.

Assim, a análise da realidade dessa comunidade fornece ideias valiosas sobre as
estratégias de resistência cultural e a importância da educação e do reconhecimento dos
direitos territoriais. Além disso, o artigo procura destacar como grandes empreendimentos,
como a construção de hidrelétricas e a expansão da fronteira agrícola, impactam
negativamente o modo de vida dos moradores. Ao trazer à tona a realidade de Paulo Leal,
buscamos contribuir para um debate mais amplo sobre justiça social, direitos humanos e a
preservação das culturas tradicionais em um contexto de crescimento econômico e
predação ambiental. Portanto, este artigo se propõe a aprofundar o entendimento sobre a
memória coletiva da comunidade e a luta por sua preservação diante da ameaças
contemporâneas.

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

INTRODUÇÃO

30



31Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

A metodologia usada para fazer este artigo foi focada em entender a experiência dos
moradores da Comunidade Tradicional Paulo Leal. As técnicas utilizadas incluem:

METODOLOGIA

1. Entrevistas: foram realizadas entrevistas com moradores
da comunidade, neste artigo analisamos os relatos de dona
Maria e seu Geraldo, filhos dos primeiros moradores da
comunidade e guardiões da memória oral do território. Seu
Geraldo, além de ser guardião da memória e história da
comunidade protagoniza as lutas por reconhecimento e
contra a diferentes formas de “asfixia” impostas aos
moradores do território. Em razão deste trabalho de guardião
da memória oral, Geraldo consta como autor deste artigo em
que a transcrevemos para a linguagem escrita. As
entrevistas foram semiestruturadas, além de registros
produzidos a partir de conversas informais no decorrer das
atividades de campo, o que ajudou as(os) participantes a se
sentirem à vontade para falar sobre suas vidas e como as
mudanças na região os afetaram.

2. Observação: participamos nos finais de semana do
cotidiano da comunidade. Isso possibilitou observar de perto
como as pessoas se relacionam e como suas tradições
culturais são vividas no dia a dia. 

3.Análise de documentos: foram analisados documentos
importantes, como laudos e registros históricos, provenientes
de instituições como o Ministério Público do Trabalho. Essa
análise ajudou a entender melhor a história da comunidade e
os efeitos das decisões governamentais na vida local.

Essas diferentes abordagens usadas juntas permitiram uma
compreensão mais completa da Comunidade Paulo Leal e
das mudanças que as(os) moradoras(es) enfrentam em seu
cotidiano.



Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

A vinte e três quilômetros da capital do estado de Rondônia, na estrada sentido à Vila Nova
Teotônio, está localizada a comunidade tradicional Paulo Leal. Ao chegar ao povoado, já à
primeira vista, o território anuncia que ali resiste parte significativa da história da região. Do
lado esquerdo da estrada, a capela dá indícios da longa data de ocupação (Foto 1). Do
outro lado, encontra-se um cemitério. Em conversa com os moradores, compreendemos que
ele é um anexo do antigo, aquele que acolheu os corpos cansados dos trabalhadores
ferroviários, em sua maioria negros, e de seus familiares (Foto 2). A estrada em que
pisávamos fora desviada, cortando-o ao meio. A parte restante deste espaço sagrado foi
violada pelo fazendeiro pecuarista das terras ao lado. Há dois anos, sem escrúpulos ou
qualquer respeito, o sujeito passou a grade por cima do local, violando a história da região e
a memória dos entes queridos do povoado. Essa é mais uma das expressões de como esta
comunidade vem sendo tratada nas últimas décadas. 

RESULTADOS E DISCUSSÕES

Figura 1 – Capela Santa Terezinha, Comunidade Tradicional
Paulo Leal, 2024. 

Fonte:  Fabiany Nery Araújo.

Figura 2 – Cemitério da Comunidade Tradicional Paulo Leal,
2024.

Fonte:  Fabiany Nery Araújo.

Alguns passos adiante, deparamo-
nos com um complexo centenário
que envolve os trilhos dos trens,
locomotivas, seis casas enfileiradas,
construídas em um mesmo padrão
arquitetônico (Foto 3), uma
imponente caixa d'água (Foto 4)
usada como um dos elementos na
geração de propulsão dos motores a
vapor das marias-fumaças e
vestígios das linhas telegráficas da
Comissão de Rondon. Entremeado a
isso, a “mais avançada” produção
tecnológica da lógica capitalista
atuou a força da Natureza. A
floresta, que fora rasgada para dar
passagem aos trilhos, hoje se
entrelaça entre a maquinaria. A
frondosa mangueira nascida entre os
vagões indica as décadas sem
atividade da ferrovia (Foto 5). Este
poderia ser um genuíno exemplo da
distopia amazônica do início do
século passado. Trilhos e vagões,
linhas telegráficas e outras ferragens
se entrelaçam com a floresta e
camuflam os vestígios dessa longa
história. Na memória dos antigos
moradores da vila, ainda ecoa o som
do apito que anunciava a parada do
trem, carregado de passageiros e
mercadorias, o vai e vem dos
trabalhadores que garantiam o abas-

32



33Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

tecimento  de lenha e água e o intenso
movimento de trocas na comunidade.

O cenário é um relevante registro
histórico - “a céu aberto” - de Porto
Velho e dos diferentes momentos da
ocupação da região Amazônica. Ali se
impôs a implementação das mais
importantes tecnologias urbanas do
início do século passado – a rede
ferroviária a vapor que ligava Brasil e
Bolívia, finalizada em 1907, e as linhas
telegráficas que buscavam conectar o
Rio de Janeiro ao Amazonas (1906-
1909) (Silva; Alcântara, 2021). Também
nos indica o descaso dos órgãos
públicos com a memória do povo
trabalhador do estado; incontáveis
foram aqueles que deram suas vidas
para garantir que os 615 mil dormentes
montassem os 366 quilômetros da rede
ferroviária (Souza, 2023). São
memórias dos outros tantos que
trabalharam, ano após ano, para que
toda essa infraestrutura funcionasse
(Craig, 1947). Ademais, evidencia que
são os esforços da comunidade que
ainda mantém o local conservado e a
história viva. Essa adverte aos
apressados ou ignorantes sobre a
importância do território: “Bem-vindos à
Comunidade Paulo Leal – desde 1958 –
aqui tem história”, lemos na inscrição da
placa (Foto 6).

Apesar da inscrição remeter a 1958, o
início da comunidade data de cinquenta
anos antes, em 1907 a 1912, com o
início das atividades da Ferrovia
Madeira-Mamoré. O período foi
marcado pelo fim da guerra entre Brasil
e Bolívia e a assinatura do Tratado de
Petrópolis, que acordou a construção
desta linha de conexão da Bolívia ao
oceano Atlântico em troca da anexação
do Acre pelo governo brasileiro (Marta,
2018). A economia da região era então
movimentada pelo primeiro ciclo da
borracha e pelo trabalho de servidão
nos seringais. Este período foi de
intenso fluxo de migrantes de dentro e
fora do país (Trubiliano, 2017). 

Figura 3 – asas de um mesmo padrão
arquitetônica, construídas em 1907 para as

famílias dos trabalhadores da ferrovia, 2024.
Fonte:  Fabiany Nery Araújo.

Figura 4 – Caixa d’água construída em 1907
para abastecer as locomotivas, 2024

Fonte:  Fabiany Nery Araújo.

Figura 5 – Trilhos do trem e mangueira, 2024.
Fonte:  Fabiany Nery Araújo.



Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Dona Maria e seu Geraldo, moradores da comunidade e descendentes de trabalhadores da
seringa e da estrada de ferro, explicam que a cada 25 quilômetros a Maria-Fumaça
precisava parar para ser resfriada com água. Ali, encontrava-se a primeira parada após a
saída de Porto Velho, com destino a Guajará-Mirim, na fronteira com a Bolívia. Àquela
época, a estação era chamada de Teotônio, devido à cachoeira que ficava a 9 km dali. Este
período da história ainda é relembrado à medida que algumas pessoas identificam esta
comunidade como “Km 25”, fazendo referência à quilometragem dos trilhos. De acordo com
os autos do laudo pericial 166/2023, realizado pelo Ministério Público Federal sobre a
comunidade, a presença das famílias na localidade remete a pelo menos cem anos e oito
gerações.

Os moradores narram que a mudança de nome da comunidade ocorreu na década de
cinquenta, período do segundo ciclo da borracha e da retomada das atividades da Estação
Ferroviária Madeira-Mamoré. Este período foi caracterizado pela implantação de políticas
governamentais voltadas às colônias agrícolas e ao fim do segundo ciclo da borracha
(Santos, 2014). Seu Geraldo explica com entusiasmo que as colônias agrícolas foram
pensadas para viabilizar a produção de alimentos por aqueles que já formavam as
comunidades ao longo da ferrovia. 

Nesta localidade, foi criado o lote 5 na gleba C, onde os moradores da comunidade vivem, e
os lotes 4 e 7 na gleba D, que também integram parte do complexo centenário. Contudo, o
projeto não foi efetivado como prometido, impossibilitando a posse e a titulação dos lotes
para os referidos moradores. Seu Geraldo acrescenta, com pesar, que nas décadas
seguintes os lotes 4 e 7 – que eram da União – foram doados a terceiros, sem nenhuma 

Figura 5 – Placa localizada no início da comunidade, 2024.
Fonte:  Fabiany Nery Araújo.

vin-

34



35Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

culação com o território. Esses desdobramentos fazem parte do Projeto de Colonização Alto
Madeira, uma das políticas dos anos de chumbo impostas pela ditadura empresarial-militar
(Cunha; Moser, 2010). Vale destacar que esse período também foi marcado por intensos
movimentos migratórios, com um grande contingente de pessoas vindas do Nordeste e do
Sul do Brasil, induzidas pelo chamado do governo. O lema da época era: “terras sem
homens para homens sem terra” (Lacerda, 2013). A trágica ironia é que aqueles que ali
viviam não foram reconhecidos como dignos da posse do território que manejavam. 

Seu Geraldo e Dona Maria afirmam que são da quarta geração de pessoas libertas após a
escravidão. Na Amazônia, seus antepassados estiveram sob a imposição da servidão do
trabalho nas grandes plantações de seringa. A família mudou-se para a comunidade quando
ainda eram crianças, ele com apenas um ano. Acompanharam as várias transformações no
território e hoje lutam para que o trabalho, a história e a memória de seus antepassados não
sejam apagadas. Reivindicam que as famílias que ali residem não continuem sendo
expropriadas e que ocorra o reconhecimento da preservação daqueles bens tão importantes
para a região. A necessidade desse reconhecimento foi comprovada pelo já citado laudo,
realizado pelo Ministério Público Federal. Ao considerar a riqueza histórica e geográfica do
território, o estudo antropológico ratifica a necessidade do reconhecimento da comunidade
como Comunidade Tradicional.

Durante o acompanhamento do cotidiano da comunidade, foi possível identificar alguns
conflitos e enfrentamentos que os moradores vêm travando nas últimas décadas. Um dos
mais marcantes da década passada foi, sem dúvida, a construção da barragem da Usina
Hidrelétrica Santo Antônio. Depois da finalização das atividades na estrada de ferro, as
famílias da Comunidade Paulo Leal passaram a ter como principal atividade a produção de
alimentos em pequenas áreas próximas às residências, a pesca artesanal na cachoeira
Teotônio e a comercialização de alimentos para visitantes da cachoeira (Junior et al., 2023).
Essas duas últimas atividades econômicas foram totalmente destruídas com o alagamento
da cachoeira e a inundação das áreas próximas, decretando o fim deste importante ponto
turístico (Belforte; Cavalcante, 2021). Essas mudanças geradas pelo empreendimento
fizeram com que o rio não tivesse mais peixes e a comunidade deixasse de receber
visitantes. 

Além disso, devido à formação do lago, ocorreu a desterritorialização dos moradores da Vila
Teotônio, que passaram a ficar mais distantes, dificultando o acesso a pé ou de bicicleta,
como era feito antes. O intenso fluxo de pessoas e transporte público também cessou. Após
a construção da barragem e a implementação da Nova Vila de Teotônio, realizada pelo
empreendimento, a histórica Escola Visconde de Mauá da Comunidade Paulo Leal foi
fechada. Em desacordo com os interesses das famílias, as crianças têm ido à escola
Augusto Vasconcelos, localizada na Nova Vila de Teotônio.

Outra importante mudança foi a intensa proliferação de mosquitos e mutucas no território.
Os relatos apontam a necessidade de “se fechar em casa” para não ser picado pelos
insetos, o que resulta em alergias, interfere no desenvolvimento dos trabalhos e na
sociabilidade dos moradores. Apesar dos impactos, e embora estejam localizados a 3
quilômetros do primeiro ponto de alagado produzido pela construção da barragem, os
moradores da Comunidade Paulo Leal não foram reconhecidos pela empresa como
atingidos, o que impediu o recebimento de qualquer tipo de reparação pelas perdas sofridas. 



CONSIDERAÇÕES FINAIS

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Além disso, os moradores têm sido “asfixiados”
pelos fazendeiros que plantam soja nas áreas ao
redor da comunidade. As estratégias utilizadas
pelos fazendeiros são diversas: invasão das áreas
coletivas da comunidade, destruição de espaços
sagrados, como o cemitério, represamento da
água que circulava pelo igarapé e despejo de
agrotóxicos na comunidade. Os relatos
apresentam um cenário de recorrentes violações
de direitos, que resultam na descaracterização de
lugares históricos, perda de trabalho e renda,
adoecimento e saída forçada dos moradores da
comunidade, adoecimento e morte de animais e
plantas, entre outros. O que observamos, mais
uma vez, é a imposição dos projetos colonizadores
da região, agora expressos nos grandes
empreendimentos hidrelétricos e no agronegócio -
que utiliza alta tecnologia para a produção de soja.
Novamente, usam a ideologia do
“desenvolvimento” e do “progresso” para expulsar
as famílias dos territórios que dão lugar a desertos
de soja, produzida para alimentar os lucros de
quem nem aqui vive. 

Em conclusão, a Comunidade Tradicional Paulo
Leal é um exemplo de resistência frente à
exploração, opressão e à marginalização dos
povos e comunidades da Amazônia. A história, rica
e complexa, reflete as lutas de gerações que se
opõem aos projetos de colonização, efetivadas
pelo capitalismo, e ao apagamento de suas
memórias e direitos. O reconhecimento da
comunidade como um espaço de valor histórico e
cultural é essencial para a preservação de sua
identidade social e para a luta por reparação
histórica, justiça social e territorial. A proteção dos
direitos dos moradores deve ser uma prioridade a
fim de garantir a continuidade de sua cultura e a
manutenção de seu território, que simboliza a
memória e a luta dos que vieram antes deles. A
história da Comunidade Paulo Leal é um convite à
reflexão sobre as implicações dos projetos de
“desenvolvimento” e “progresso”, assim como às
consequências dessas ações para os povos,
comunidades e bioma da Amazônia.

36



Geraldo Lima. Filho dos primeiros moradores da comunidade, guardião da memória oral do
território e protagonista das lutas por reparação e reconhecimento da comunidade. 

Leandro Aparecido Fonseca Missiatto. Doutor em Psicologia Clínica pela Universidade do Vale
do Rio dos Sinos (Unisinos), mestre em Psicologia pela Universidade Federal de Rondônia
(UNIR) com conclusão em 2017, e graduado em Psicologia pela Faculdade de Ciências
Biomédicas de Cacoal (Facimed) em 2012. Analista Processual na Especialidade de Psicologia
no Tribunal de Justiça do Estado de Rondônia (TJRO). Membro da equipe de especialistas do
Programa Harmony With Nature das Nações Unidas (ONU). Professor do Programa de Pós-
Graduação Mestrado em Psicologia da Universidade Federal de Rondônia.

Solange Struwka. Doutora e mestre pelo Programa de Psicologia Social do Instituto de
Psicologia da Universidade de São Paulo (USP). Graduada em Psicologia e Pedagogia pela
Universidade Estadual do Centro-Oeste (UNICENTRO). É professora adjunta da graduação e da
pós-graduação em Psicologia da Universidade Federal de Rondônia (UNIR). Integra o Grupo
Amazônico de Estudos e Pesquisas em Psicologia e Educação (GAEPPE).

REFERÊNCIAS

BELFORTE, Laila Cíntia Mota; CAVALCANTE, Maria Madalena de Aguiar. Hidrelétrica de
Santo Antônio e impactos socioterritoriais no reassentamento Santa Rita, Rondônia.
Geographia Opportuno Tempore, Londrina, v. 7, n. 1, p. 149-169, 2021. 

CAMPOS, F. A. A., Rebeca. Laudo Pericial 166/2023. Ministério Público Federal, Brasília-
DF, 2022. 

CRAIG, Neville B. Estrada de Ferro Madeira - Mamoré: História trágica de uma
expedição. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1947. 

CUNHA, Eliaquim Timotéo da; MOSER, Lilian Maria. Os projetos de colonização em
Rondônia. Revista Labirinto, ano X, n. 14, dez. 2010. 

JUNIOR, Jean da Silva Dourado; SILVA, José Vanderlei da; VIEIRA, Marcos Antônio
Hurtado; GONÇALVES, Ricardo Campero; MORAES, Gilson Castro de. Usina de Santo
Antônio e seus impactos ambientais e econômicos. Engenharias, v. 27, ed. 128, nov. 2023.
Registro DOI: 10.5281/zenodo.10205168. 

LACERDA, Paula Mendes. Movimentos sociais na Amazônia: articulações possíveis entre
gênero, religião e Estado. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, v.
8, n. 1, p. 153–168, jan. 2013.

MARTA, José Manuel Carvalho. Rondônia: da colonização à integração latino-
americana. Cuiabá: Editora Edufmt, 2018. 

SILVA, Gilson Divino Araújo da; ALCÂNTARA, Mauro Henrique Miranda de. Ensino de
História em Rondônia: Experiências e Perspectivas. Curitiba: Appris, 2021. 

SOUZA, Márcio. Mad Maria. São Paulo: Record, 2023. 

TRUBILIANO, Carlos Alexandre Barros. Apontamentos sobre a economia da borracha e a
exploração da mão de obra indígena em Rondônia. Revista Ñanduty, v. 5, n. 7, 2017/2.
 
SANTOS, Vanubia Sampaio dos. O processo de ocupação de Rondônia e o impacto sobre
as culturas indígenas. Itabaiana: GEPIADDE, ano 08, v. 16, jul./dez. 2014, p. 197-220.

37Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025



NATUREZA, TERRITÓRIO E IDENTIDADE: O
RECONHECIMENTO DAS COMUNIDADES RIBEIRINHAS
DO RIO MADEIRA FRENTE À COLONIALIDADE
ENERGÉTICA

NATURE, TERRITORY, AND IDENTITY: THE
RECOGNITION OF THE RIVERSIDE COMMUNITIES OF
THE MADEIRA RIVER IN THE FACE OF ENERGY
COLONIALITY

NATURALEZA, TERRITORIO E IDENTIDAD: EL
RECONOCIMIENTO DE LAS COMUNIDADES RIBEREÑAS
DEL RÍO MADEIRA FRENTE A LA COLONIALIDAD
ENERGÉTICA

Úrsula Gonçalves Theodoro de Faria Souza1

RESUMO

O artigo analisa a invisibilização das comunidades ribeirinhas do Rio
Madeira no processo de licenciamento ambiental das usinas hidrelétricas
de Santo Antônio e Jirau, a partir da perspectiva da Teoria do
Reconhecimento, do pluralismo jurídico e da crítica à colonialidade do
saber. Argumenta-se que o modelo hegemônico de desenvolvimento, ao
operar segundo uma lógica de colonialidade energética, nega a identidade
coletiva dessas comunidades e rompe sua relação ontológica com o
território e com a Natureza. Defende-se que o reconhecimento jurídico e
simbólico dos povos da floresta e da Natureza como sujeito de direitos é
essencial à construção de um Direito pluriverso e à efetivação da justiça
socioambiental na Amazônia. A metodologia adotada é qualitativa, com
base em análise documental crítica, revisão teórica interdisciplinar e
enfoque nos saberes amazônicos.

colonialidade energética; comunidades ribeirinhas; Palavras-chave:

1  Tribunal de Justiça do Estado de Rondônia (TJRO). E-mail: ursula@tjro.jus.br

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

reconhecimento; direito ao território; Natureza como sujeito de direitos;
justiça socioambiental.

38



ABSTRACT

This article analyzes the invisibility of the riverside communities of the Madeira River during
the environmental licensing process of the Santo Antônio and Jirau hydroelectric plants, from
the perspective of the Theory of Recognition, legal pluralism, and the critique of the
coloniality of knowledge. It argues that the hegemonic development model, operating under
a logic of energy coloniality, denies the collective identity of these communities and disrupts
their ontological relationship with the territory and with Nature. The paper defends that the
legal and symbolic recognition of forest peoples and of Nature as a subject of rights is
essential for the construction of a pluriversal legal system and for the realization of socio-
environmental justice in the Amazon. The methodology adopted is qualitative, based on
critical documentary analysis, interdisciplinary theoretical review, and emphasis on
Amazonian epistemologies.

energy coloniality; riverside communities; recognition; right to territory; Keywords:

RESUMEN

El artículo analiza la invisibilización de las comunidades ribereñas del Río Madeira en el
proceso de licenciamiento ambiental de las centrales hidroeléctricas de Santo Antônio y
Jirau, desde la perspectiva de la Teoría del Reconocimiento, el pluralismo jurídico y la crítica
a la colonialidad del saber. Se argumenta que el modelo hegemónico de desarrollo, al
operar según una lógica de colonialidad energética, niega la identidad colectiva de estas
comunidades y rompe su relación ontológica con el territorio y con la Naturaleza. Se
defiende que el reconocimiento jurídico y simbólico de los pueblos de la selva y de la
Naturaleza como sujeto de derechos es esencial para la construcción de un Derecho
pluriverso y para la efectivización de la justicia socioambiental en la Amazonía. La
metodología adoptada es cualitativa, basada en análisis documental crítico, revisión teórica
interdisciplinaria y enfoque en los saberes amazónicos.

colonialidad energética; comunidades ribereñas; reconocimiento; derecho al Palabras clave:

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Nature as a subject of rights; socio-environmental justice.

territorio; Naturaleza como sujeto de derechos; justicia socioambiental.

39



As comunidades ribeirinhas,
autodenominadas beiradeiras, cuja existência
se entrelaça à dinâmica das águas, aos ciclos
da floresta e à ancestralidade de seus
territórios, não foram reconhecidas como
sujeitos coletivos de direito no licenciamento
ambiental do Complexo Rio Madeira. O
Estudo de Impacto Ambiental (EIA)
desconsiderou aspectos centrais da
identidade coletiva desses povos, tratando-os
como meras variáveis socioeconômicas a
serem compensadas, e não como
comunidades detentoras de saberes, direitos
e formas legítimas de existir. Tal
invisibilização reflete não apenas uma falha
técnico-jurídica, mas a perpetuação da
colonialidade do poder, do saber e do ser
(Quijano, 2005; Mignolo, 2017), que relega os
povos da floresta ao silêncio epistêmico e
político.

O presente artigo propõe-se a analisar, à luz
da Teoria do Reconhecimento (Honneth,
2003), da sustentabilidade (Leff, 2006) e do
pluralismo jurídico, como a lógica da
colonialidade energética impacta as
comunidades tradicionais ribeirinhas do Rio
Madeira. Busca-se evidenciar que a negação
do reconhecimento não é apenas jurídica,
mas simbólica, afetando a identidade coletiva,
os laços territoriais e a relação sagrada com a
Natureza — esta compreendida não como
objeto de apropriação, mas como sujeito de
direitos, conforme avança a doutrina e
jurisprudência latino-americana (Gudynas,
2010; Acosta, 2012).

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

INTRODUÇÃO

A Amazônia brasileira, com sua vastidão hídrica, sociobiodiversidade e múltiplas
cosmologias, continua a ser palco de disputas entre projetos civilizatórios distintos. De um
lado, o paradigma hegemônico de desenvolvimento, calcado na racionalidade moderna,
técnica e mercantil, impulsiona grandes empreendimentos de infraestrutura — como as
usinas hidrelétricas — sob a promessa de progresso e integração nacional. De outro, modos
de vida tradicionais, territorializados e sustentáveis, são desconsiderados ou invisibilizados
nos processos decisórios que incidem sobre seus próprios destinos. Este embate é
particularmente evidente no contexto da implantação das Usinas Hidrelétricas de Santo
Antônio e Jirau, no Rio Madeira, Estado de Rondônia.

40



41Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

O problema que se apresenta é: como o modelo hegemônico de desenvolvimento e a lógica
da colonialidade energética, materializadas na implantação das Usinas Hidrelétricas de
Santo Antônio e Jirau no Rio Madeira, têm negado o reconhecimento da identidade coletiva
e do território das comunidades ribeirinhas tradicionais, afetando sua existência cultural,
ecológica e política?

A hipótese que norteia este estudo é a de que o licenciamento ambiental do Complexo
Hidrelétrico do Rio Madeira reproduz a racionalidade tecnocrática e excludente da
modernidade ocidental, inviabilizando o reconhecimento das comunidades ribeirinhas como
sujeitos coletivos de direito e desconsiderando a Natureza como ente de valor intrínseco, o
que contribui para a desterritorialização, o empobrecimento e o apagamento de saberes e
modos de vida plurais.

Este trabalho está vinculado aos Objetivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS) da
Agenda 2030, especialmente o ODS 16 (Paz, Justiça e Instituições Eficazes), mas também
denuncia o descumprimento de outros como o ODS 1 (erradicação da pobreza), ODS 10
(redução das desigualdades) e ODS 15 (vida terrestre). A pesquisa está fundamentada em
metodologia indutiva e abordagem interdisciplinar, articulando Direito, Antropologia,
Sociologia e Ecologia Política.

Ao promover uma leitura crítica dos processos de licenciamento e de construção do discurso
técnico-jurídico que sustentou o empreendimento hidrelétrico, este artigo pretende contribuir
para o fortalecimento de um Direito plural e dialógico, que reconheça os saberes
amazônicos e os direitos das comunidades tradicionais, bem como da Natureza, como
condição para a efetivação da justiça socioambiental.

COLONIALIDADE ENERGÉTICA E INVISIBILIDADE DOS POVOS RIBEIRINHOS

A lógica que sustenta os megaprojetos
hidrelétricos na Amazônia está enraizada
em uma racionalidade modernizante que
subordina a Natureza ao domínio técnico-
científico e à produtividade econômica. O
discurso do progresso, aliado à suposta
neutralidade da ciência, legitima formas
de intervenção que desconsideram a
complexidade sociocultural e ecológica
dos territórios amazônicos. Essa lógica
configura o que se pode denominar de
colonialidade energética — expressão que
se refere à reprodução, na
contemporaneidade, das estruturas de
dominação e exploração originadas no
colonialismo, agora mediadas por
discursos de desenvolvimento e
sustentabilidade, mas que mantêm
intactas as hierarquias entre centros e
periferias, entre saberes hegemônicos e
saberes subalternizados (Quijano, 2005;
Alimonda, 2011).



No caso do Complexo Hidrelétrico do Rio Madeira, essa
colonialidade energética se expressa de maneira
emblemática. As comunidades ribeirinhas, tradicionalmente
chamadas de beiradeiras, cuja identidade está profundamente
vinculada ao território, ao ciclo das águas e aos laços
comunitários, foram invisibilizadas nos estudos prévios que
subsidiaram o licenciamento ambiental das usinas de Santo
Antônio e Jirau. A identificação dessas populações nos
documentos oficiais é genérica, e muitas vezes reduzida a
estatísticas de reassentamento ou compensações
econômicas, sem considerar a especificidade cultural e o
vínculo ancestral com o território.

Essa invisibilidade é mais do que um problema técnico: trata-
se de um fenômeno de negação ontológica e epistêmica, que
exclui essas comunidades do campo dos sujeitos de direito
reconhecidos pelo Estado. Como observa Boaventura de
Sousa Santos (2006), vivemos sob a vigência de uma
epistemologia do norte, que deslegitima os saberes e modos
de vida não modernos, promovendo uma “sociologia das
ausências” — isto é, tornando ausente aquilo que não se
enquadra nas categorias do saber oficial. No contexto da
Amazônia, essa lógica se traduz na recusa em reconhecer o
território como espaço vivido, simbólico e relacional,
reduzindo-o a uma superfície passível de exploração.

O resultado é a desterritorialização forçada dessas
populações, cujos efeitos ultrapassam os danos materiais. A
perda do território implica, para os povos tradicionais, a
desestruturação de seu modo de vida, de suas formas de
produção, de suas práticas culturais e espirituais,
comprometendo sua integridade existencial. Trata-se de um
processo de fragmentação da identidade coletiva, como
descrito por Axel Honneth (2003) em sua Teoria do
Reconhecimento: quando as formas institucionais de
desrespeito — como a exclusão e a invisibilização — se
impõem sobre um grupo, há comprometimento não apenas de
sua autoestima coletiva, mas de sua capacidade de agência e
pertencimento.

A colonialidade energética opera, portanto, como dispositivo
de reprodução das assimetrias históricas entre o Estado e os
povos da floresta. O licenciamento ambiental, que deveria
funcionar como instrumento democrático e preventivo,
converte-se em mera formalidade técnica, esvaziada de
participação qualificada das comunidades atingidas. Ainda
que o ordenamento jurídico brasileiro contemple, em seu
marco legal e infralegal, normas sobre consulta prévia, livre e
informada (Convenção 169 da OIT; Constituição Federal, art.
231), sua aplicação é frequentemente negligenciada,
sobretudo quando se trata de comunidades não indígenas,
como os ribeirinhos.

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/202542



Essa seletividade revela um padrão de reconhecimento jurídico desigual e excludente, no
qual os direitos à terra, ao território e à identidade cultural são concedidos de forma
condicional e instrumental, subordinados aos interesses econômicos dominantes. A
ausência de reconhecimento, portanto, não é um acidente, mas um mecanismo estrutural de
poder, sustentado por uma matriz colonial que continua a operar sob novos discursos e
arranjos institucionais.

Dessa forma, torna-se urgente repensar as formas de produção do conhecimento e da
decisão jurídica sobre territórios amazônicos, incorporando epistemologias outras e
escutando os saberes ribeirinhos, como condição para a superação da colonialidade e a
construção de uma justiça socioambiental efetiva.

43Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

RECONHECIMENTO, IDENTIDADE COLETIVA E DIREITO AO TERRITÓRIO

A luta das comunidades tradicionais ribeirinhas do Rio
Madeira por reconhecimento ultrapassa a dimensão
jurídica e inscreve-se numa disputa por visibilidade,
legitimidade e existência digna. Inserida em um
contexto de violência simbólica e desterritorialização
estrutural, a negação de sua identidade coletiva e do
direito ao território revela a persistência de uma
racionalidade que hierarquiza sujeitos, saberes e
formas de vida com base em critérios coloniais de
valor.

Axel Honneth (2003), ao elaborar sua Teoria do
Reconhecimento, identifica três esferas fundamentais
nas quais o reconhecimento se efetiva: o amor (na
esfera pessoal), o direito (na esfera jurídica) e a
solidariedade (na esfera social). Quando esses
reconhecimentos são negados, produz-se uma
experiência de desrespeito que fere a integridade
individual e coletiva, comprometendo a capacidade de
agência moral dos sujeitos. No caso das comunidades
ribeirinhas, essa negação se expressa no plano
jurídico, ao não serem reconhecidas como sujeitos
coletivos com direitos específicos; no plano social, ao
serem reduzidas à condição de populações
“removíveis”; e no plano simbólico, ao serem excluídas
das narrativas oficiais de desenvolvimento.

A identidade coletiva ribeirinha é construída a partir de
laços profundos com o território, que não é apenas um
espaço geográfico ou econômico, mas um lugar de
memória, afeto, espiritualidade e pertencimento. O rio
não é um recurso hídrico: é um ente vivo, um parente,
um orientador da vida. Assim, a desterritorialização
provocada pela implantação das usinas representa
uma ruptura epistêmica e ontológica, que afeta a
própria possibilidade de continuidade dos modos de
vida tradicionais.



Como afirma Santos (2007), a colonialidade do saber impõe um epistemicídio: a destruição
dos saberes locais e das formas não hegemônicas de existência. O Direito, ao operar como
linguagem dominante na regulação dos conflitos socioambientais, frequentemente contribui
para esse apagamento, ao não reconhecer categorias como beiradeiros, povos das águas,
comunidades tradicionais não catalogadas dentro dos padrões burocráticos do Estado.

A Constituição Federal de 1988, em seu artigo 231, reconhece os direitos dos povos
indígenas às suas terras e culturas, e em normas infraconstitucionais (como o Decreto nº
6.040/2007) estende parte dessa proteção às comunidades tradicionais. Todavia, na prática
administrativa e judicial, esse reconhecimento é frágil e seletivo, especialmente quando
confrontado com os interesses de grandes empreendimentos. O próprio Estudo de Impacto
Ambiental (EIA) das usinas de Santo Antônio e Jirau tratou essas comunidades como
“populações afetadas”, e não como sujeitos coletivos com direitos territoriais, culturais e
políticos.

O vínculo entre identidade coletiva e território é reconhecido por autores como Haesbaert
(2004), que destaca o caráter multidimensional do território como espaço simbólico, político,
cultural e afetivo. O deslocamento compulsório, ainda que acompanhado de compensações
econômicas, não substitui o enraizamento construído historicamente. A tentativa de
“reterritorialização” em espaços urbanos periféricos ou assentamentos planejados
desconsidera a complexidade dos modos de vida tradicionais, rompendo redes de
solidariedade e de reprodução sociocultural.

Além disso, o não reconhecimento da coletividade como sujeito específico dificulta o acesso
a políticas públicas diferenciadas e impede a atuação de mecanismos de justiça ambiental.
Sem o reconhecimento jurídico, essas comunidades permanecem vulneráveis à repetição
dos mesmos processos de violação.

O Direito ao território, nesse sentido, deve ser compreendido não apenas como posse física
da terra, mas como direito à permanência cultural, à autodeterminação e à continuidade
histórica. Trata-se de um direito coletivo, relacional e intercultural, cuja efetividade exige o
rompimento com as categorias jurídicas ocidentais fixadas em individualismo, propriedade e
exploração.

Assim, o reconhecimento das comunidades ribeirinhas enquanto sujeitos de direito — e do
território enquanto espaço vivo e relacional — constitui não apenas uma reparação histórica,
mas uma condição para a reconstrução de um Direito plural, que acolha os sentidos de
justiça oriundos das epistemologias amazônicas e dos povos da floresta.

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/202544



45Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

NATUREZA COMO SUJEITO DE DIREITOS E COSMOVISÕES AMAZÔNICAS

A crise ecológica global desafia as concepções tradicionais do Direito Ambiental centradas
na tutela antropocêntrica da Natureza como recurso. Frente aos limites dessa racionalidade
instrumental, tem emergido, a partir do Sul Global e em especial da América Latina, novas
epistemologias jurídicas que propõem o reconhecimento da Natureza como sujeito de
direitos, superando a cisão moderna entre sociedade e meio ambiente. Este movimento, que
pode ser compreendido como parte de uma virada ontoepistêmica, dialoga diretamente com
as cosmovisões dos povos amazônicos e suas concepções plurais de mundo, nas quais a
Natureza é ente vivo, agente moral e relacional.

Inspirados na cosmovisão andina do sumak kawsay (bem viver), Equador e Bolívia
constitucionalizaram os direitos da Natureza, reconhecendo sua dignidade intrínseca e sua
capacidade de ser representada juridicamente (Acosta, 2012). Ainda que tais inovações não
estejam formalizadas na Constituição brasileira, encontram eco em práticas e discursos de
resistência das comunidades tradicionais da Amazônia brasileira, como as ribeirinhas do Rio
Madeira, que atribuem agência e sacralidade ao rio, às matas e aos ciclos naturais.

A implantação das usinas hidrelétricas de Santo Antônio e Jirau rompe com essa visão de
mundo. O rio Madeira, concebido pelas comunidades beiradeiras como ente vivo, foi
transformado em infraestrutura energética, canalizado e represado, perdendo sua fluidez e
alterando drasticamente o ecossistema e as relações socioespirituais que com ele se
constituíam. A transformação do rio em “objeto de exploração” não representa apenas um
impacto ambiental, mas um ataque ontológico à própria existência de um mundo relacional,
que compreende a água, os peixes, as margens e os seres humanos como parte de uma
mesma comunidade vital.

A esse respeito, Viveiros de Castro (2002) e Krenak (2022) apontam que os povos da
floresta não distinguem entre natureza e sociedade nos moldes ocidentais: há uma
continuidade entre humanos e não humanos, entre visível e invisível, entre o ser e o lugar. A
perda do território e a alteração do curso do rio implicam também na perda de sentido e de
conexão com o mundo, rompendo narrativas e práticas que sustentam as identidades
coletivas. Como escreve Ailton Krenak, “se há futuro a ser cogitado, esse futuro é ancestral”
— pois já está inscrito na memória da Terra e dos rios.

O reconhecimento jurídico da Natureza como sujeito de direitos, ainda
incipiente no Brasil, poderia constituir uma via potente para a efetivação da
justiça ecológica e para a proteção dos modos de vida tradicionais. Em 

personalidade jurídica a rios e florestas, como o caso do rio Atrato,
na Colômbia (Sentença T-622/2016),  afirmando sua condição de

sujeito coletivo e impondo ao Estado o dever 

julgados recentes, tribunais latino-americanos têm atribuído

de protegê-lo como bem comum. No Brasil,
decisões judiciais e propostas legislativas
caminham timidamente nesta direção,
sinalizando uma abertura epistemológica
ainda em construção.



Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

No entanto, não se trata apenas de importar figuras jurídicas de outros ordenamentos, mas
de escutar os saberes ancestrais, as práticas de convivência e os direitos originários dos
povos que habitam a Amazônia. A ecologia de saberes proposta por Boaventura de Sousa
Santos (2010) aponta para a necessidade de reconhecer a legitimidade de múltiplas
racionalidades, articulando ciência, tradição, experiência e espiritualidade em um novo
paradigma jurídico e político.

A partir dessa perspectiva, a luta das comunidades ribeirinhas do Rio Madeira não é apenas
por compensações materiais ou por inclusão em políticas públicas, mas por reconhecimento
pleno de sua existência relacional com a Natureza. Trata-se de uma luta por um outro
Direito — um Direito que seja capaz de compreender o rio como parente, o território como
corpo e a floresta como ancestral.

Reconhecer a Natureza como sujeito de direitos, nesse contexto, significa também
reconhecer os povos da floresta como seus defensores originários, cujos saberes e modos
de vida são centrais para a preservação do bem comum planetário. Significa, ainda,
repensar a própria gramática do Direito, rompendo com a pretensão de neutralidade e
universalidade que historicamente legitimou a exclusão de vozes e mundos diversos.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O caso das comunidades ribeirinhas afetadas pelo Complexo Hidrelétrico do Rio Madeira
escancara as limitações de um modelo de desenvolvimento que se ancora na racionalidade
técnica, econômica e colonial, reproduzindo violências históricas por meio de discursos de
progresso e modernidade. A negação do reconhecimento dessas comunidades como
sujeitos coletivos de direito, bem como a recusa em considerar a Natureza como ente vivo e
sagrado, não são desvios pontuais, mas expressões de uma estrutura jurídica e institucional
que ainda opera sob os marcos do monoculturalismo estatal e epistemológico.

A análise empreendida ao longo deste artigo evidencia que a colonialidade energética opera
como um dispositivo de ocultamento de sujeitos e saberes, de despolitização das decisões
ambientais e de desterritorialização de comunidades que têm no território sua razão de ser.
Essa lógica compromete tanto os direitos humanos quanto os direitos da Natureza,
demandando a superação das formas tradicionais de regulação jurídica e a construção de
um Direito pluriverso, capaz de dialogar com múltiplas ontologias, cosmologias e
epistemologias.
 
Reconhecer as comunidades beiradeiras do Rio Madeira como sujeitos coletivos não se
trata apenas de inclusão normativa, mas de efetivar o direito ao território, à memória, à
identidade e ao modo de vida. Isso implica romper com a concepção liberal-individualista do
sujeito de direito e acolher formas de existência que se expressam na coletividade, na
oralidade, na ancestralidade e na circularidade das relações com a Natureza. Implica,
também, resgatar o papel do Direito como ferramenta de justiça, e não apenas de
regulação.

Da mesma forma, reconhecer a Natureza como sujeito de direitos não se reduz à adoção
formal de figuras jurídicas inovadoras. Trata-se de reposicionar a Natureza como parte
integrante da comunidade política, atribuindo-lhe dignidade e centralidade nas decisões que
afetam o equilíbrio ecológico e os modos de vida que dele dependem. Esse reconhecimento
exige, como visto, uma abertura ontoepistêmica radical, que valorize os saberes indígenas,
ribeirinhos, quilombolas e camponeses como fontes legítimas de produção de Direito e de
proteção dos bens comuns.
 

46



47Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

A construção de uma justiça socioambiental verdadeira passa, portanto, por escutar os
territórios, os rios, as florestas e os povos que ali habitam. Passa por reencantar o Direito,
abrindo-se a uma ecologia de saberes e práticas jurídicas que devolva à Amazônia sua
centralidade política, ecológica e espiritual.

Em tempos de colapso climático, de esgotamento dos modelos de desenvolvimento e de
fortalecimento das lutas por justiça territorial, este artigo se alinha aos esforços de
reimaginar o Direito como campo de resistência e de cuidado — com a Terra e com os que
dela vivem. A experiência das comunidades ribeirinhas do Rio Madeira é expressão dessa
luta. Seus corpos e territórios são testemunhos vivos de que outras formas de vida são
possíveis, e de que outro Direito é necessário.

Úrsula Gonçalves Theodoro de Faria Souza. Doutora em Ciências Jurídicas (Univali - 2023),
Mestre em Direitos Humanos e Desenvolvimento da Justiça (Unir – 2019), Juíza de direito do
Tribunal de Justiça de Rondônia.

REFERÊNCIAS

ACOSTA, Alberto. O Bem Viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. São
Paulo: Autonomia Literária, 2016. Disponível em: https://autonomialiteraria.com.br/produto/o-
bem-viver/. Acesso em: 28 mar. 2025.

ALIMONDA, Héctor (org.). La naturaleza colonizada: ecología política y minería en
América Latina. Buenos Aires: CLACSO, 2011. Disponível em:
https://www.clacso.org.ar/libreria-latinoamericana. Acesso em: 28 mar. 2025.

BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS. A crítica da razão indolente: contra o desperdício
da experiência. São Paulo: Cortez, 2006.

GUDYNAS, Eduardo. Derechos de la naturaleza: ética biocéntrica y políticas ambientales.
Revista Pueblos, n. 40, 2010. Disponível em: https://www.revistapueblos.org. Acesso em:
28 mar. 2025.

HAESBAERT, Rogério. O mito da desterritorialização: do “fim dos territórios” à
multiterritorialidade. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004.

HONNETH, Axel. Luta por reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais.
São Paulo: Editora 34, 2003.

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022.

LEFF, Enrique. Racionalidade ambiental: a reapropriação social da natureza. Rio de
Janeiro: Civilização Brasileira, 2006.

MIGNOLO, Walter. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. Revista Brasileira de
Ciências Sociais, v. 32, n. 94, 2017. Disponível em: https://www.scielo.br/j/rbcsoc. Acesso
em: 28 mar. 2025.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: Lander,
Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais.
Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. O nativo relativo. Mana, v. 8, n. 1, p. 111-138, 2002.



AMAZÔNIA EM RISCO: REFLEXÕES PARA UMA
SOCIEDADE DE CUIDADO DA VIDA

AMAZON AT RISK: REFLECTIONS FOR A LIFE CARE
SOCIETY

AMAZONÍA EN RIESGO: REFLEXIONES PARA UNA
SOCIEDAD DEL CUIDADO DE LA VIDA

Davi Souza Cruz Emerick1

RESUMO

A Amazônia, maior floresta tropical do mundo, enfrenta uma crise que
reflete os desafios da sociedade de risco, conceito desenvolvido por Ulrich
Beck. Este artigo explora três frentes essenciais para superar essa crise:
reparação dos danos causados, co-criação com a Natureza e
fortalecimento da cultura e identidade do cuidado. Sugere-se a
possibilidade de transicionarmos de uma sociedade de risco para uma
sociedade do cuidado da vida, caso essas frentes sejam seriamente
implementadas por todos. Essa transição não é uma necessidade, é a
última chance que temos para redefinirmos nossa relação com o planeta e
uns com os outros, pois a vida, como conhecemos, depende da nossa
capacidade de assumir nossa responsabilidade como guardiões da Terra.
A Amazônia emerge não apenas como um ecossistema em perigo, mas
como um chamado para repensarmos nossa relação com a Natureza e
construirmos um futuro mais justo e sustentável.

soc iedade  de  r i s co ;  Amazôn ia ;  d i r e i t os  da  Palavras-chave:

1 Escola da Magistratura do Estado de Rondônia (EMERON). E-mail:
emerick_daviadv@outlook.com

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Natureza; sociedade do cuidado; cuidado.

Leandro Aparecido Fonseca Missiatto2

Universidade Federal de Rondônia (UNIR). E-mail: leandro.missiatto@unir.br2

48



ABSTRACT

The Amazon, the largest tropical forest in the world, is facing a crisis that reflects the
challenges of the risk society, a concept developed by Ulrich Beck. This article explores
three essential fronts to overcome this crisis: repairing the damage caused, co-creation with
Nature and strengthening the culture and identity of care. It is suggested that we can
transition from a risk society to a life-care society, if these fronts are seriously implemented
by everyone. This transition is not a necessity, it is the last chance we have to redefine our
relationship with the planet and with each other, as life, as we know it, depends on our ability
to assume our responsibility as guardians of the Earth. The Amazon emerges not only as an
ecosystem in danger, but as a call to rethink our relationship with Nature and build a fairer
and more sustainable future.

risk society; Amazon; rights of Nature; care society; careful.Keywords:

RESUMEN

La Amazonía, la mayor selva tropical del mundo, enfrenta una crisis que refleja los desafíos
de la sociedad del riesgo, concepto desarrollado por Ulrich Beck. Este artículo explora tres
frentes esenciales para superar esta crisis: la reparación de los daños causados, la co-
creación con la Naturaleza y el fortalecimiento de la cultura e identidad del cuidado. Se
sugiere la posibilidad de que transitemos de una sociedad del riesgo a una sociedad del
cuidado de la vida, en caso de que estos frentes sean implementados seriamente por todos.
Esta transición no es una necesidad, es la última oportunidad que tenemos para redefinir
nuestra relación con el planeta y entre nosotros, ya que la vida, tal como la conocemos,
depende de nuestra capacidad de asumir nuestra responsabilidad como guardianes de la
Tierra. La Amazonía emerge no solo como un ecosistema en peligro, sino como un llamado
a repensar nuestra relación con la Naturaleza y construir un futuro más justo y sostenible.

sociedad del riesgo; Amazonía; derechos de la Naturaleza; sociedad del Palabras clave:

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

cuidado; cuidado.

49



Estamos imersos em um paradoxo que desafia nossa compreensão de progresso e
humanidade. A mesma ciência que nos libertou de doenças e encurtou distâncias agora nos
confronta com um cenário de incertezas climáticas e ecológicas. Ulrich Beck (2011), em sua
teoria da sociedade de risco, nos alerta que a busca desenfreada por desenvolvimento e
riqueza gera, inevitavelmente, riscos globais que transcendem fronteiras e gerações. Esses
riscos, antes invisíveis ou minimizados, hoje se materializam de forma dramática:
tempestades cada vez mais intensas, secas prolongadas, incêndios florestais devastadores
e a lenta, porém implacável, erosão da biodiversidade.  

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

INTRODUÇÃO

Para tanto, a sociedade de risco é aquela em
que o próprio progresso se torna uma ameaça,
onde as consequências das ações, muitas vezes
irreversíveis, recaem sobre o planeta e as
futuras gerações, humanas e não humanas
(Beck, 2011). Hoje, no centro dessa sociedade
de risco está a Amazônia, como um grande
espelho de nossa relação descuidada com a
Natureza, refletindo o colapso ambiental que se
entrelaça com injustiças sociais e dilemas
éticos, convocando-nos a repensar nossos
valores e escolhas.

Ao escrevermos aqui Natureza como um nome
próprio, reconhecemos sua importância não
apenas como um conjunto de recursos, mas
como um sujeito de direitos. Essa concepção
implica que a Natureza, enquanto entidade viva,
possui um valor intrínseco e merece proteção
legal e respeito ético (Oliveira, 2021). Ao atribuir
à Natureza o status de um sujeito de direitos,
estamos afirmando que suas forças vitais,
ecossistemas e a interconexão entre seres vivos
têm um papel fundamental na manutenção da
vida e do bem-estar humano (Gudynas, 2020).
Isso nos leva a reavaliar nosso papel como
cuidadores, em vez de exploradores,
promovendo uma relação mais harmoniosa e
sustentável com o mundo natural. Portanto, a
proteção da Natureza não é apenas uma
questão de preservação ambiental, mas um
imperativo ético que reflete um compromisso
com a justiça intergeracional e a solidariedade
entre todos os seres que compartilham este
planeta.

Nesse sentido, a Amazônia não é apenas uma floresta, é um organismo vivo, uma teia
complexa de interdependências que sustenta não apenas espécies, mas culturas, tradições
e modos de existência.  No entanto, ela está sendo transformada em um campo de batalha

50



onde interesses econômicos e a sobrevivência do planeta se confrontam (Salles, 2022). Em
2024, o rio Madeira, majestoso em sua abundância de água, sofreu com uma de suas piores
secas (Nestlehner, 2024); enquanto isso, no mesmo ano, mais de 11 mil pessoas foram
deslocadas de suas casas devido à inundação causada pelo Rio Acre/AC, sem mencionar a
grande quantidade de espécies de animais que também foram impactadas (Monteiro;
Menezes, 2024). Esses fenômenos, antes exceções, agora são parte de um cotidiano que
normaliza o anormal. E nesse cenário, as vozes mais afetadas – indígenas, ribeirinhos,
populações tradicionais – são frequentemente silenciadas, suas lutas reduzidas a números
em relatórios ou a disputas jurídicas.

O que antes era visto como um problema de ecologistas e ambientalistas, passou a ser uma
demanda que cresce no judiciário brasileiro. Isso, porque, o desmatamento na Amazônia
não é um ato isolado, é um sintoma de um sistema que prioriza o lucro imediato em
detrimento do futuro coletivo, afetando duramente às possibilidades da manutenção da vida
na Terra (Marques, 2023). A pecuária, a agricultura extensiva e o garimpo são atividades
que geram riqueza para poucos, mas deixam um rastro de destruição que afeta a todos
(Salles, 2022). E enquanto o Código Florestal (Brasil, 2012) tenta, em teoria, equilibrar
interesses, sua aplicação é falha, permeada por brechas que permitem a impunidade e a
continuidade da degradação. Assim, a lei, que deveria ser um instrumento de justiça, torna-
se, muitas vezes, cúmplice da injustiça.

Neste artigo buscamos explorar três frentes prioritárias para a proteção da Amazônia: a
reparação dos danos causados, a co-criação com a Natureza e o fortalecimento da cultura e
identidade do cuidado da vida. O objetivo é de que estas reflexões colaborem com as
discussões a cerca de respostas para um futuro possível para a Amazônia e a vida na Terra,
como a conhecemos.

51Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

RUMO A UMA SOCIEDADE DE CUIDADO DA VIDA

Mas há esperança. A crise na Amazônia é também uma
oportunidade para repensarmos nossas escolhas e
valores. Como operadores do Direito, como cientistas,
como cidadãos, somos convidados a transitar nesse
terreno complexo, buscando soluções que harmonizem
desenvolvimento e preservação. Precisamos reparar os
danos causados à Natureza, efetivar os pagamentos por
serviços ambientais, desenvolver cadeias de suprimento
sustentáveis, fortalecer a economia circular de
comunidades locais, essas são apenas algumas das
possibilidades que podemos explorar. Mas, acima de
tudo, precisamos de uma mudança de mentalidade, uma
transição de uma cultura de exploração para uma cultura
de cuidado. Nesse sentido, acreditamos haver três
frentes prioritárias para a proteção da Amazônia, sendo a
reparação, ação co-criadora com a Natureza e
fortalecimento da cultura e identidades do cuidado da
vida. 

Acreditamos que para enfrentar a crise ambiental de modo justo, é urgente o dano que foi
feito à Natureza. Não basta olhar para frente e planejar um futuro sustentável sem que
aqueles que foram vitimados — sejam comunidades tradicionais, povos indígenas, ou mesmo
as incontáveis espécies de plantas e animais — tenham seus danos reparados. Esse é um
valor poderoso presente na Justiça Restaurativa (JR). 



A JR é um conceito que vai além da punição ou compensação financeira, trata-se de uma
concepção diferente de justiça que busca restaurar vínculos e reparar os danos causados,
priorizando a reconstrução de relações e a cura de feridas (Zehr, 2012). Hoje, se há algo
que precisa ser urgentemente restaurado é a nossa relação com a terra, rios, florestas e
com os demais seres com quem dividimos a casa-Terra. Por séculos, exploramos a
Natureza de forma predatória, rompendo os laços de equilíbrio e respeito que deveriam nos
unir ao meio ambiente (Acosta, 2016). A Justiça Restaurativa, nesse sentido, convida-nos a
reconhecer os danos causados, assumir responsabilidade e buscar ativamente a reparação.
Isso significa restabelecer a conexão com a Natureza, não apenas através de ações
práticas como reflorestamento e recuperação de ecossistemas, mas também por meio de
uma mudança cultural e espiritual. Devemos aprender a ouvir a voz da terra, honrar seus
ciclos e reconhecer que somos parte integrante dela, não seus donos (Krenak, 2020). A
restauração desses vínculos é fundamental para construir um futuro em que a humanidade e
a Natureza coexistam em harmonia, respeitando os direitos de todos os seres vivos.

A JR, assim como os saberes ancestrais de povos e comunidades tradicionais, nos ensina
que a verdadeira reconciliação começa com o reconhecimento do erro e a restauração do
que foi perdido. Ferimos a terra, poluímos os rios, devastamos as florestas e, com isso,
machucamos seus filhos e filhas. Milhões de espécies foram atingidas, e ecossistemas
inteiros foram desequilibrados. Reparar é um ato de responsabilidade e respeito. Isso pode
ser feito por meio da restauração florestal, como o reflorestamento de áreas degradadas
com espécies nativas, a revitalização de bacias hidrográficas contaminadas, e a criação de
corredores ecológicos que reconectem habitats fragmentados. Mas é preciso para além
disso, é essencial indenizar e apoiar as comunidades afetadas, garantindo que tenham
acesso a recursos, terras e meios de subsistência sustentáveis; descolonizar nossa matriz
de aprendizagens e saberes, dando evidência aos saberes de povos indígenas, quilombolas
e outras comunidades que historicamente vivem em respeito com a Natureza; e, sobretudo,
reconstruir nosso sistema de justiça para que ele atue em perspectiva da Natureza como
sujeito de direitos. Reparar é mais que um dever, é um compromisso ético com a vida e com
as gerações futuras.

A segunda frente de ação para superação da crise ecológica imposta pela sociedade de
risco, é avançarmos relação de ação co-criadora com a Natureza. Entendemos como ação
co-criadora, uma mudança radical na forma como nos relacionamos com a Natureza, saindo
de uma lógica de dominação e exploração para uma de parceria, harmonia e promoção da
vida. Não se trata mais de enxergar a terra, a água e as florestas como recursos a serem
extraídos e consumidos, mas de assumir o papel que a própria evolução de nossa espécie
nos legou: guardiões da vida planetária (Jonas, 2007). Somos parte integrante de um
sistema complexo e interdependente, e nossa missão é garantir a manutenção e o
florescimento desse sistema. Isso implica produzir ciências, tecnologias e políticas que
tenham como foco central a sustentação da vida, em vez do lucro imediato ou do
crescimento desenfreado.

A co-criação com a Natureza é uma resposta urgente aos desafios impostos pela sociedade
de risco, onde a busca por desenvolvimento econômico gerou riscos globais que ameaçam a
sobrevivência da própria humanidade. Ulrich Beck (2011) já alertava que os riscos modernos
são globais, invisíveis e democráticos, mas a verdade é que seus impactos são sentidos de
forma desigual. Enquanto as elites podem se proteger dos efeitos mais severos das mudanças
climáticas, as populações mais vulneráveis – como os povos indígenas e as comunidades
tradicionais da Amazônia – são as primeiras a sofrer as consequências (Acselrad, 2011). 

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/202552



A co-criação propõe uma reconciliação com a Natureza,
onde os direitos dos ecossistemas e das comunidades que
dependem deles sejam respeitados e protegidos.

Um exemplo claro de como a co-criação pode ser ignorada
é o projeto político de extração de petróleo na foz do rio
Amazonas. Apesar do posicionamento do atual governo
Lula de que não haverá impactos significativos no
ecossistema (Mazui, 2025), essa visão é um autoengano. A
extração de combustíveis fósseis, como o petróleo, uma das
principais causas do aquecimento global (Shirts, 2023),
além de representar riscos imensos para a biodiversidade e
as comunidades locais. Vazamentos de óleo, contaminação
de rios e a destruição de habitats marinhos são apenas
alguns dos danos irreversíveis que podem ocorrer. A ação
de co-criação, por outro lado, caminha na direção oposta:
propõe a transição para energias renováveis, o investimento
em tecnologias limpas e a proteção integral de
ecossistemas vitais como a Amazônia. Em vez de apostar
em fontes de energia obsoletas e poluentes, devemos
investir em soluções que promovam a regeneração
ecológica e a justiça climática.

Outro exemplo prático de co-criação é o uso inteligente e
sustentável das terras já desmatadas. Na Amazônia,
milhões de hectares de floresta foram destruídos para dar
lugar à pecuária, à agricultura extensiva e ao garimpo
(Salles, 2022). Em vez de avançar sobre novas áreas de
floresta, podemos reutilizar áreas degradadas para práticas
agrícolas regenerativas, agroflorestas e sistemas de
produção que restauram o solo e a biodiversidade (Santos;
Pereira; Veríssimo, 2013). A agrofloresta, por exemplo,
combina o cultivo de alimentos com a preservação da
floresta, criando um sistema produtivo que imita a Natureza
e gera benefícios tanto para os produtores quanto para o
meio ambiente (Steebock, 2023). Além disso, a restauração
de áreas desmatadas pode ser uma fonte de emprego e
renda para as comunidades locais, alinhando
desenvolvimento econômico e preservação ambiental.

A co-criação com a Natureza também exige uma mudança
profunda em nossa visão de progresso e desenvolvimento.
Não se trata de dominar ou controlar o meio ambiente, mas
de trabalhar em harmonia com ele, reconhecendo que
somos parte de um todo maior. Isso envolve a valorização
dos saberes tradicionais, como o conhecimento indígena
sobre a floresta, e a integração desses saberes com as
tecnologias modernas. A ciência e a inovação têm um papel
crucial nesse processo, mas precisam ser guiadas por uma
ética que priorize a manutenção da vida e a equidade
socioambiental.

53Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025



A crise ecológica não será superada com mais exploração ou com soluções superficiais. Ela
exige uma transformação cultural e sistêmica, onde passemos de uma sociedade de risco
para uma sociedade de cuidado e co-criação. Isso significa repensar nossos modelos de
produção e consumo, fortalecer a governança ambiental e garantir que as decisões políticas
sejam tomadas com base no bem-estar coletivo e na proteção dos ecossistemas (Wera,
2024). A Amazônia, como símbolo da biodiversidade e da resistência, é um chamado para
essa mudança. Não podemos mais adiar essa transição. O futuro da humanidade e do
planeta depende da nossa capacidade de assumir nossa responsabilidade como guardiões
da vida, não apenas para as gerações presentes, mas para todas as formas de vida que
compartilham este planeta conosco (Krenak, 2020). A co-criação com a Natureza não é uma
opção, é uma necessidade urgente e um compromisso ético com o presente e o futuro.

Já a terceira frente prioritária para a proteção da Amazônia é o fortalecimento da cultura e
identidade do cuidado da vida. Essa dimensão é fundamental para transicionarmos de uma
sociedade de risco, marcada pela exploração e pela produção de ameaças globais, para
uma sociedade do cuidado da vida, onde a empatia, a solidariedade e a responsabilidade
coletiva sejam os pilares que guiam nossas ações. Enquanto a sociedade de risco prioriza o
lucro e o crescimento a qualquer custo (Beck, 2011), a sociedade do cuidado propõe uma
mudança de paradigma, onde o bem-estar de todos os seres vivos e a saúde dos
ecossistemas sejam colocados no centro das decisões humanas.

Um dos caminhos para essa transição é a educação, pois as escolas têm um papel crucial
ao ensinar valores de cooperação, solidariedade e respeito à Natureza desde a infância
(Brasil, 1996). Imagine um currículo que não apenas transmita conhecimentos científicos,
mas também cultive a consciência ecológica e a empatia. Crianças aprendendo a cuidar de
hortas comunitárias, a valorizar os saberes tradicionais dos povos indígenas e a
compreender que a riqueza de um país não se mede apenas pelo Produto Interno Bruto
(PIB), mas pela sua capacidade de proteger a vida e promover a justiça socioambiental.
Essas práticas educativas podem formar gerações que vejam a Natureza não como um
recurso a ser explorado, mas como um parceiro a ser cuidado.

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/202554



A riqueza dos países, nessa nova perspectiva, seria avaliada por sua capacidade empática
e compassiva. Em vez de competir por índices de crescimento econômico, as nações
poderiam ser medidas por sua habilidade de preservar ecossistemas, garantir direitos da
vida, direitos básicos de humanos e não humanos, e promover a equidade socioecológica.
Um exemplo disso seria o reconhecimento internacional de países que investem em políticas
de reparação ambiental, proteção dos direitos indígenas e inclusão das comunidades
tradicionais no processo decisório.

Para que essa realidade aconteça é crucial fortalecer as redes de cuidado que já existem e
se manifestam na vida daqueles que resistem às dominações. Povos indígenas, quilombolas
e comunidades tradicionais são guardiões de saberes ancestrais que há milênios promovem
a harmonia entre humanos e Natureza (Santos, 2023). Suas práticas de manejo sustentável,
seus rituais de conexão com a terra e sua luta pela preservação dos territórios são
exemplos vivos de uma cultura do cuidado (Ferdinand, 2022). Fortalecer essas redes
significa apoiar políticas que garantam a demarcação de terras indígenas, o reconhecimento
dos direitos quilombolas e a valorização dos modos de vida tradicionais. Significa também
criar espaços de diálogo onde esses saberes possam ser compartilhados e integrados às
políticas públicas e às práticas educacionais.

Assim, a transição para uma sociedade do cuidado da vida também envolve a mobilização
coletiva. Movimentos sociais, organizações não governamentais, comunidades locais e
indivíduos podem se unir em torno de causas comuns, como a proteção da Amazônia, a
defesa dos direitos humanos e a promoção da justiça climática. Essas redes de cuidado não
precisam ser criadas, já estão em ação, mas precisam ser disseminadas, para tanto, é
necessário investimento em recursos e apoio institucional para ampliar seu impacto.

A Amazônia, como símbolo da resistência e da diversidade, nos convoca a essa mudança.
Ela não é apenas um território a ser protegido, mas um modelo de como podemos viver em
harmonia com a Natureza. Ao fortalecer a cultura e a identidade do cuidado, estamos não
apenas preservando a floresta, mas também construindo um futuro onde a vida, em todas
as suas formas, seja valorizada e protegida. Esse é o caminho para superar a sociedade de
risco e abraçar uma nova era de responsabilidade, empatia e coexistência.

55Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025



A Amazônia não é apenas uma floresta, é um espelho que reflete as escolhas da
humanidade. Ela nos confronta com as consequências da sociedade de risco, onde o
progresso desenfreado gerou crises climáticas, injustiças sociais e a erosão da
biodiversidade. Mas, ao mesmo tempo, ela nos oferece um caminho de esperança: a
possibilidade de transicionar para uma sociedade do cuidado da vida, onde a empatia, a
solidariedade e a responsabilidade coletiva guiem nossas ações.

Este artigo buscou explorar três frentes prioritárias para a proteção da Amazônia: a
reparação dos danos causados, a co-criação com a Natureza e o fortalecimento da cultura e
identidade do cuidado da vida. Cada uma dessas frentes é essencial para superar os
desafios atuais e construir um futuro sustentável. Reparar é um ato de justiça e
responsabilidade; co-criar é um convite à harmonia e à inovação; e fortalecer a cultura do
cuidado da vida é a retomada de valores e práticas ancestrais que promovem formas justas
de relacionamento com a vida.

A Amazônia, com sua imensa diversidade biológica e cultural, nos ensina que a verdadeira
riqueza não está na exploração de “recursos”, mas na capacidade de proteger e regenerar a
vida. Povos indígenas, quilombolas e comunidades tradicionais são exemplos vivos dessa
ética do cuidado da vida, mostrando que é possível viver em equilíbrio com a Natureza.
Suas lutas e saberes devem ser reconhecidos, valorizados e integrados às políticas públicas
e às práticas educacionais.

No entanto, a proteção da Amazônia não é uma tarefa apenas para os governos ou para as
comunidades locais. É uma responsabilidade coletiva. Como cidadãos, podemos apoiar
iniciativas sustentáveis, pressionar por políticas ambientais mais rigorosas e repensar
nossos hábitos de consumo. Como educadores, podemos ensinar as novas gerações a
valorizar a Natureza e a praticar a empatia. Como cientistas e tecnólogos, podemos
desenvolver soluções inovadoras que promovam a reparação ecológica e a justiça climática.

Este é um momento decisivo. As escolhas que fizermos hoje ecoarão por gerações. A
Amazônia clama por nós, não apenas como um bioma a ser preservado, mas como um
símbolo da resistência e da resiliência da vida. Ela nos convida a abandonar a lógica da
exploração e a abraçar a ética do cuidado da vida. A transição para uma sociedade do
cuidado da vida não é uma necessidade, é a última chance que temos para redefinirmos
nossa relação com o planeta e uns com os outros, pois a vida, como conhecemos, depende
da nossa capacidade de assumir nossa responsabilidade como guardiões da Terra. Cuidar
da Amazônia é cuidar de nós mesmos, das gerações futuras e de todas as formas de vida
que compartilham este planeta conosco. O tempo de agir é agora.

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

CONSIDERAÇÕES FINAIS

56



57Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Davi Souza Cruz Emerick. Graduado em Direito pela UNESC- Faculdades Integradas de Cacoal
em 2021, Pós graduado em Direito Tributário pelo IBMEC em 2022, Pós graduado em Direito
Médico pelo CENTRO UNIVERSITÁRIO AMPARENSE - UNIFIA em 2024, Pós-graduando em
Direito para a Carreira da Magistratura pela Escola da Magistratura do Estado de Rondônia
EMERON em 2025.

Leandro Aparecido Fonseca Missiatto. Doutor em Psicologia Clínica pela Universidade do Vale
do Rio dos Sinos (Unisinos), mestre em Psicologia pela Universidade Federal de Rondônia
(UNIR) com conclusão em 2017, e graduado em Psicologia pela Faculdade de Ciências
Biomédicas de Cacoal (Facimed) em 2012. Analista Processual na Especialidade de Psicologia
no Tribunal de Justiça do Estado de Rondônia (TJRO). Membro da equipe de especialistas do
Programa Harmony With Nature das Nações Unidas (ONU). Professor do Programa de Pós-
Graduação Mestrado em Psicologia da Universidade Federal de Rondônia.

REFERÊNCIAS

ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. São
Paulo: Editora Elefante, 2016.

ACSELRAD, Henri. O que é justiça ambiental. São Paulo: Garamond, 2011. 

BRASIL. Lei nº 12.651, de 25 de maio de 2012. Dispõe sobre a proteção da vegetação
nativa; altera as Leis nºs 6.938, de 31 de agosto de 1981, 9.393, de 19 de dezembro de
1996, e 11.428, de 22 de dezembro de 2006; revoga as Leis nºs 4.771, de 15 de setembro
de 1965, e 7.754, de 14 de abril de 1989, e a Medida Provisória nº 2.166-67, de 24 de
agosto de 2001; e dá outras providências. Disponível em:
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12651.htm. Acesso em: 31
mar. 2025. 

FERDINAND, Malcom. Uma ecologia decolonial: pensar a partir do mundo caribenho.
São Paulo: Ubu Editora, 2022. 

GUDYNAS, Eduardo. Direitos da Natureza: ética biocêntrica e políticas ambientais. São
Paulo: Editora Elefante, 2020. 

JONAS, Hans. Princípio responsabilidade: ensaio de ética para a civilização
tecnológica. São Paulo: Contraponto, 2007. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Nova ed. São Paulo: Companhia das
Letras, 2020. 

MARQUES, Luiz. O decênio decisivo: propostas para uma política de sobrevivência.
São Paulo: Editora Elefante, 2023. 

MAZUI, Guilherme. Lula diz que não fará ‘loucura ambiental’, mas frisa que ‘ninguém pode
proibir’ pesquisa sobre petróleo na Foz do Amazonas. G1, 13 fev. 2025. Disponível em:
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/02/13/lula-diz-que-nao-fara-loucura-ambiental-
mas-pondera-que-ninguem-pode-proibir-pesquisa-sobre-petroleo-na-foz-do-
amazonas.ghtml. Acesso em: 31 mar. 2025. 

MONTEIRO, Hellen; MENEZES, Renato. Mais de 11 mil pessoas estão fora de casa por
enchente no AC e governo federal reconhece emergência.G1 AC, 26 fev. 2024. Disponível
em: https://g1.globo.com/ac/acre/noticia/2024/02/26/mais-de-11-mil-pessoas-sao-afetadas-
por-enchente-no-ac-e-governo-federal-reconhece-situacao-de-emergencia.ghtml. Acesso
em: 31 mar. 2025.

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12651.htm
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/02/13/lula-diz-que-nao-fara-loucura-ambiental-mas-pondera-que-ninguem-pode-proibir-pesquisa-sobre-petroleo-na-foz-do-amazonas.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/02/13/lula-diz-que-nao-fara-loucura-ambiental-mas-pondera-que-ninguem-pode-proibir-pesquisa-sobre-petroleo-na-foz-do-amazonas.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/02/13/lula-diz-que-nao-fara-loucura-ambiental-mas-pondera-que-ninguem-pode-proibir-pesquisa-sobre-petroleo-na-foz-do-amazonas.ghtml
https://g1.globo.com/ac/acre/noticia/2024/02/26/mais-de-11-mil-pessoas-sao-afetadas-por-enchente-no-ac-e-governo-federal-reconhece-situacao-de-emergencia.ghtml
https://g1.globo.com/ac/acre/noticia/2024/02/26/mais-de-11-mil-pessoas-sao-afetadas-por-enchente-no-ac-e-governo-federal-reconhece-situacao-de-emergencia.ghtml


Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

NESTLEHNER, Catarina. Porto de Porto Velho paralisa operações devido à seca no Rio
Madeira. CNN Brasil, 24 set. 2024. Disponível em:
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/porto-de-porto-velho-paralisa-operacoes-devido-a-
seca-no-rio-madeira/. Acesso em: 31 mar. 2025.

OLIVEIRA, Vanessa Hasson. Direitos da Natureza. 2. ed. Rio de Janeiro: Lumen Juris,
2021. 

SALLES, João Moreira. Arrabalde: em busca da Amazônia. São Paulo: Companhia das
Letras, 2022. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 

SANTOS, Daniel; PEREIRA, Denys; VERÍSSIMO, Adalberto. O estado da Amazônia: o uso
da terra. Belém: Imazon, 2013. 

SHIRTS, Matthew. Emergência climática: o aquecimento global, o ativismo jovem e a
luta por um mundo melhor. São Paulo: Claro Enigma, 2022. 

STEENBOCK, Walter. Agrofloresta: aprendendo a cultivar com a natureza. São Paulo:
Bambual Editora, 2023. 

WERÁ, Kaká. Tekoá: uma arte milenar indígena para o bem-viver. São Paulo: BestSeller, 
2024. 

ZEHR, Howard. Justiça restaurativa. São Paulo: Palas Athena, 2012. 

58

https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/porto-de-porto-velho-paralisa-operacoes-devido-a-seca-no-rio-madeira/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/porto-de-porto-velho-paralisa-operacoes-devido-a-seca-no-rio-madeira/


A DESIGUALDADE RACIAL E O IMPACTO SÓCIO
EMOCIONAL NA APRENDIZAGEM DE CRIANÇAS E
ADOLESCENTES

RACIAL INEQUALITY AND THE SOCIO-EMOTIONAL
IMPACT ON THE LEARNING OF CHILDREN AND
ADOLESCENTS

LA DESIGUALDAD RACIAL Y EL IMPACTO
SOCIOEMOCIONAL EN EL APRENDIZAJE DE NIÑOS(AS)
Y ADOLESCENTES

Daiane Ferreira da Costa1

RESUMO
A desigualdade racial e de classe na educação brasileira é um problema
persistente que impacta significativamente as crianças negras em escolas
públicas. Este estudo busca compreender os desafios enfrentados por
essas crianças e as formas de resiliência desenvolvidas por elas no
ambiente escolar. A discriminação racial e as barreiras socioeconômicas
são fatores que contribuem para a reprodução de desigualdades
educacionais, perpetuando ciclos de exclusão e marginalização. A análise
explora como fatores relacionados à discriminação racial, estigmatização
e acesso desigual a recursos educacionais podem afetar o
desenvolvimento emocional, cognitivo e social desses jovens. A pesquisa
também investiga como o ambiente escolar pode tanto contribuir para a
perpetuação dessas desigualdades quanto atuar como um espaço de
resistência e acolhimento. Ao refletir sobre as implicações da
desigualdade racial para a saúde mental e o desempenho acadêmico, o
artigo busca evidenciar a importância de práticas pedagógicas inclusivas e
do fortalecimento do suporte emocional para crianças e adolescentes
negros, promovendo uma abordagem educacional mais justa e equitativa.

desigualdade racial; aprendizagem; impactos sócio Palavras-chave:

Émerson Ribeiro Jardin2

1  Universidade Federal de Rondônia (UNIR). E-mail: daianefcosta432@gmail.com

Faculdade Estácio de Pimenta Bueno. E-mail: ribeiroemerson92@gmail.com2

59Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

emocional.



ABSTRACT

Racial and class inequality in Brazilian education is a persistent problem that significantly
impacts Black children in public schools. This study seeks to understand the challenges
faced by these children and the forms of resilience they develop within the school
environment. Racial discrimination and socioeconomic barriers are factors that contribute to
the reproduction of educational inequalities, perpetuating cycles of exclusion and
marginalization. The analysis explores how factors related to racial discrimination,
stigmatization, and unequal access to educational resources can affect the emotional,
cognitive, and social development of these young people. The research also investigates
how the school environment can both contribute to the perpetuation of these inequalities and
serve as a space for resistance and support. By reflecting on the implications of racial
inequality for mental health and academic performance, the article aims to highlight the
importance of inclusive pedagogical practices and the strengthening of emotional support for
Black children and adolescents, promoting a fairer and more equitable educational approach.

racial inequality; learning; socio-emotional impactsKeywords:

RESUMEN

La desigualdad racial y de clase en la educación brasileña es un problema persistente que
impacta significativamente a los(as) niños(as) negros(as) en las escuelas públicas. Este
estudio busca comprender los desafíos que enfrentan estos(as) niños(as) y las formas de
resiliencia que desarrollan en el entorno escolar. La discriminación racial y las barreras
socioeconómicas son factores que contribuyen a la reproducción de desigualdades
educativas, perpetuando ciclos de exclusión y marginación. El análisis explora cómo los
factores relacionados con la discriminación racial, la estigmatización y el acceso desigual a
los recursos educativos pueden afectar el desarrollo emocional, cognitivo y social de
estos(as) jóvenes. La investigación también investiga cómo el entorno escolar puede tanto
contribuir a la perpetuación de estas desigualdades como actuar como un espacio de
resistencia y acogida. Al reflexionar sobre las implicaciones de la desigualdad racial para la
salud mental y el rendimiento académico, el artículo busca evidenciar la importancia de
prácticas pedagógicas inclusivas y el fortalecimiento del apoyo emocional para niños(as) y
adolescentes negros(as), promoviendo un enfoque educativo más justo y equitativo.

desigualdad racial; aprendizaje; impactos socioemocionalesPalabras clave:

60 Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025



61Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Crianças negras em escolas públicas frequentemente
enfrentam discriminação, falta de recursos adequados e
apoio insuficiente, o que perpetua um ciclo de desvantagem
e exclusão. Segundo Silva (2019), "a discriminação racial
afeta a autoestima e o desenvolvimento psicológico das
crianças negras, limitando suas oportunidades e perspectivas
futuras". Abordar essas questões é essencial para promover
a equidade e a justiça social, contribuindo para uma
sociedade mais inclusiva e igualitária.

A desigualdade racial e de classe na educação brasileira
constitui um problema estrutural e persistente, cujos efeitos
são especialmente sentidos por crianças negras nas escolas
públicas. Nesse contexto, destaca-se a importância do papel
do psicólogo escolar na promoção de um ambiente
educacional mais inclusivo e equitativo. Um dos maiores e
mais complexos desafios que a Educação brasileira enfrenta
é a desigualdade étnico-racial que, no Brasil, é um fator
organizador das diversas esferas da vida social e que
atravessa, também, a produção e implementação das
políticas públicas. Para Gomes (2023) existe uma complexa
relação entre educação e identidade negra, ao passo que
ambos os processos estão imbricados e moldados pelos
contextos históricos, sociais, políticos, econômicos e
culturais. Segundo Gomes (2010,pag.24):

É importante destacar que, nesse sentido, as raças
são compreendidas como construções sociais,
políticas e culturais produzidas no contexto das
relações de poder ao longo do processo histórico.
Não significam, de forma alguma, um dado da
natureza.1 É na cultura e na vida social que nós
aprendemos a enxergar as raças. Isso significa que
aprendemos a ver as pessoas como negras e
brancas e, por conseguinte, a classificá-las e a
perceber suas diferenças no contato social, na
forma como somos educados e socializados, a
ponto de essas ditas diferenças serem introjetadas
em nossa forma de ser e ver o outro, na nossa
subjetividade, nas relações sociais mais amplas.
Aprendemos, na cultura e na sociedade, a perceber
as diferenças, a comparar, a classificar. Se as
coisas ficassem só nesse plano, não teríamos
tantos complicadores. O problema é que, nesse
mesmo contexto, aprendemos a hierarquizar as
classificações sociais, raciais, de gênero, entre
outras. Ou seja, também vamos aprendendo a tratar
as diferenças de forma desigual. 

INTRODUÇÃO



Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

A literatura sobre o tema destaca que a escola, enquanto instituição social, frequentemente
reflete e reforça as desigualdades presentes na sociedade. Segundo Lima (2019), as
desigualdades educacionais no Brasil são um reflexo direto das desigualdades sociais e
econômicas, sendo particularmente severas para a população negra. A segregação racial no
ambiente escolar não é apenas uma questão de acesso, mas também de qualidade do
ensino oferecido, infraestrutura, e tratamento diferenciado dos alunos.

Estudos recentes indicam que a discriminação racial no ambiente escolar pode se
manifestar de diversas formas, desde práticas pedagógicas excludentes até a falta de
representatividade no currículo escolar. Souza e Almeida (2020) apontam que “as práticas
pedagógicas muitas vezes não consideram a diversidade cultural dos alunos, o que contribui
para a alienação e desmotivação das crianças negras”. Além disso, a ausência de figuras
negras em materiais didáticos e na equipe docente reforça a invisibilidade e a
desvalorização das identidades negras.

A investigação visa não apenas compreender os desafios enfrentados pelas crianças
negras, mas também destacar as práticas e políticas que podem inspirar mudanças
significativas no sistema educacional. A formação de cidadãos mais conscientes e
tolerantes beneficia toda a sociedade, preparando-os para enfrentar e superar as
desigualdades estruturais.

No campo da psicologia da aprendizagem, teorias como o sócio-construtivismo de Vigotsky
oferecem um olhar essencial sobre o papel do ambiente e da interação social no
desenvolvimento da criança. Segundo Vigotsky (1988), a aprendizagem é um resultado
adaptativo de natureza social, histórica e cultural. O referencial sócio-construtivista situa a
educação e a escola como agentes fundamentais no desenvolvimento dos indivíduos, e o
professor como planejador, observador e promotor desse processo. A aprendizagem pode
ser entendida como a aquisição de novos conhecimentos, cujo resultado é a modificação do
comportamento (Brandão, 1995 apud Cruz et al.).

62



63Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Por outro lado, a teoria do condicionamento operante de Skinner, enfatiza que o reforço e as
contingências são primordiais no processo de aprendizagem. Logo, o ensino se torna efetivo
quando as contingências de reforço são aplicadas dentro do que precisa ser ensinado. A
função do professor é ampliar a probabilidade de que o aluno apresente o comportamento
desejado através da aplicação das contingências (Borges et al., 2020). O docente deve
estabelecer um objetivo geral a ser alcançado através de estímulos que eliciarão diversas
respostas. A função do professor nesse cenário está ligada a escolha de uma contingência
de reforço favorável, pois de acordo com Moreira e Medeiros (2007) aprendemos a partir do
momento em que aquilo que desenvolvemos gera consequências reforçadoras (Borges et
al., 2020). 

A análise da desigualdade racial nas escolas é urgente, pois esse problema não apenas
impacta o desenvolvimento acadêmico das crianças e adolescentes negras, mas também
afeta sua saúde mental, autoestima e percepção de pertencimento. Estudar o impacto da
discriminação racial no ambiente escolar permite identificar os mecanismos de exclusão e,
consequentemente, contribuir para a construção de uma educação mais inclusiva. O papel
do psicólogo escolar é crucial nesse contexto, pois ele pode atuar como facilitador de
processos que garantam o acolhimento e a valorização da identidade racial do aluno. 

Deste modo, o objetivo deste artigo é analisar como a desigualdade racial influencia o
desenvolvimento socioemocional e na aprendizagem de crianças e adolescentes em escolas
públicas, identificando desafios e estratégias para um ambiente educacional mais inclusivo.



64 Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

METODOLOGIA

Trata-se de um estudo qualitativo de abordagem de revisão de literatura, que englobou
estudos sobre a desigualdade racial na educação, os efeitos socioemocionais dessa
desigualdade na aprendizagem, e as práticas pedagógicas inclusivas. A revisão incluiu tanto
a análise de teorias psicológicas, como as de Vygotsky e Skinner, quanto a avaliação de
políticas públicas que buscam promover a igualdade racial nas escolas.

A pesquisa foi conduzida a partir da análise de artigos científicos, livros, dissertações, teses
e documentos oficiais publicados em bases de dados acadêmicas, incluindo SciELO,
Google Acadêmico e Periódicos CAPES, utilizando descritores como “desigualdade racial na
educação”, “impacto da discriminação racial na aprendizagem”, “educação inclusiva” ,
“identidade racial” e “psicologia e desenvolvimento socioemocional de crianças negras”. Os
critérios de inclusão adotados foram: estudos publicados nos últimos dez anos, pesquisas
que abordam a relação entre desigualdade racial, desempenho acadêmico e
desenvolvimento sócio emocional e artigos que tenham proposta de práticas inclusivas. Os
critérios de exclusão foram: trabalhos que não abordavam a interseção entre raça e
educação, e artigos que não contemplavam o período demarcado. 

Esse estudo fundamenta-se em duas teorias educacionais que contribuem para
compreender o impacto da desigualdade racial na aprendizagem e no desenvolvimento de
crianças e adolescentes, sendo elas: a teoria Socioconstrutivista de Vygotsky, que destaca
a importância das interações sociais no aprendizado e a Teoria do Condicionamento
Operante de Skinner, que enfatiza o papel do reforço no processo educacional. Dessa
forma, a combinação dessas abordagens teórica e da análise da literatura, permite uma
compreensão mais ampla dos desafios enfrentados, bem como também as possibilidades
de intervenção pedagógica para construção de um ambiente mais equitativo. 



A atuação do psicólogo escolar é fundamental na promoção de uma educação inclusiva que
valorize a diversidade étnico-racial. Em um ambiente educacional marcado por desafios
relacionados ao preconceito racial e às desigualdades sociais, este profissional
desempenha um papel crucial ao mediar o processo de construção identitária das crianças,
especialmente no que diz respeito à sua identidade racial. Ao atuar nesse contexto,
contribui para o desenvolvimento de uma aceitação da própria identidade racial, ao mesmo
tempo em que ajuda a desconstruir estereótipos raciais presentes nas interações escolares.

A Resolução 018/2002 do Conselho Federal de Psicologia, estabelece normas de atuação
para os psicólogos em relação ao preconceito e à discriminação racial. Diante disso, o
psicólogo (a) deve promover ações que respeitem e valorizem a diversidade humana e
cultural e comatam qualquer forma de discriminação, preconceito ou violência,
especialmente no que tange às questões étnico-raciais. 

Nesse sentido, a intervenção do psicólogo no ambiente escolar pode ajudar a prevenir e
intervir em situações de racismo institucional e nas relações interpessoais entre alunos,
contribuindo para a construção de um ambiente mais acolhedor e equitativo. Além disso,
conforme destaca Martins (2015), o psicólogo tem a responsabilidade de promover uma
“educação emancipatória” que ajude as crianças a compreenderem e se orgulharem de sua
identidade racial, desenvolvendo estratégias para lidar com o racismo e a discriminação. 

65Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

RESULTADOS

O psicólogo nas relações étnico-raciais no contexto escolar

A construção de uma identidade
racial é fundamental para a
formação de crianças negras, pois,
segundo Silva (2017), crianças que
internalizam percepções negativas
de sua raça tendem a desenvolver
baixa autoestima e problemas
emocionais que impactam
negativamente seu
desenvolvimento.

O psicólogo, ao promover
atividades que exploram a
identidade racial por meio da arte,
discussões e reflexões sobre a cor
da pele e as relações sociais, atua
como mediador no fortalecimento
da auto aceitação e da autoimagem
das crianças negras. Ele não
apenas auxilia na superação de
barreiras emocionais impostas pelo
racismo, mas também cria espaços
de fala e escuta, onde as crianças
podem expressar livremente suas
vivências e percepções. Esse papel
é especialmente importante em



contextos escolares que muitas vezes perpetuam práticas de discrminação velada ou
explícita, como indica Coutinho (2018). 

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

DISCUSSÃO

A discussão sobre a desigualdade racial e seu impacto socioemocional na aprendizagem de
crianças e adolescentes pode ser enriquecida ao correlacionarmos as teorias de autores
como Vigotsky (1988) , Borges (2022), Gomes (2023), Souza e Almeida (2020). Cada um
desses teóricos contribui com perspectivas complementares para compreender como a
desigualdade racial afeta não apenas o desempenho acadêmico, mas também a construção
da identidade e do bem-estar emocional dos estudantes negros.

Vigotsky (1988) enfatiza que a aprendizagem é um processo mediado pelo contexto social e
histórico. Nesse sentido, a interação das crianças negras com um ambiente educacional
excludente pode limitar seu desenvolvimento cognitivo. A falta de representação positiva e a
ausência de incentivo por parte dos professores e colegas podem impactar negativamente a
zona de desenvolvimento proximal desses alunos, reduzindo suas oportunidades de
crescimento acadêmico e pessoal.

A teoria do condicionamento operante, formulada por Skinner (apud Borges, 2022), destaca
a importância do reforço positivo no processo de aprendizagem. O ambiente escolar, nesse
contexto, pode atuar como reforçador tanto positivo quanto negativo. Quando crianças
negras são submetidas a expectativas reduzidas e punições desproporcionais, tendem a
internalizar essas experiências e apresentar comportamentos de evitamento, desmotivação
e baixa autoestima. A ausência de reconhecimento por seus esforços contribui para o
afastamento do processo educacional.

Gomes (2010) contribui com uma análise crítica da relação entre educação e identidade
negra, ressaltando que o racismo estrutural impacta a forma como as crianças negras se
percebem dentro do espaço escolar. O autor argumenta que as representações sociais
sobre raça e desigualdade são historicamente construídas e se refletem nas experiências
diárias dos alunos negros, influenciando suas expectativas sobre o futuro e seu sentimento
de pertencimento.

Souza e Almeida (2020) complementam essa discussão ao apontar que a exclusão
pedagógica ocorre tanto de maneira explícita quanto implícita. Currículos eurocêntricos e a
ausência de figuras negras nos materiais didáticos reforçam a invisibilidade das
contribuições históricas e culturais da população negra. Esse fator contribui para a
alienação dos alunos e o afastamento da escola, impactando diretamente sua aprendizagem
e desenvolvimento socioemocional.

Ao integrar essas perspectivas, percebe-se que a desigualdade racial na educação não se
restringe apenas a questões estruturais e econômicas, mas também afeta o
desenvolvimento psicossocial das crianças. A falta de representação positiva, as práticas
excludentes e a ausência de suporte emocional comprometem a forma como os alunos
negros se enxergam e interagem com o ambiente escolar. Para mitigar esses impactos, é
essencial que a escola adote práticas pedagógicas inclusivas, que valorizem a diversidade e
promovam um ambiente de pertencimento e acolhimento.

66



Daiane Ferreira da Costa. Psicóloga, pós-graduada em Psicologia Social e Neuropsicologia.
Atualmente, é mestranda em Psicologia pela Universidade Federal de Rondônia (UNIR),
acadêmica do curso de Gestão Pública no IFRO – Campus Jaru e técnica em Agroecologia pelo
IFRO – Campus Cacoal. Possui experiência com projetos voltados à equidade social, questões
raciais, políticas públicas e fortalecimento de saberes comunitários no contexto amazônico.
Atualmente, trabalha como psicóloga escolar na Secretaria de Estado da Educação (SEDUC), no
município de Ji-Paraná, RO.

67Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

CONSIDERAÇÕES FINAIS

A desigualdade racial no ambiente escolar é uma questão estrutural que impacta
diretamente o desenvolvimento socioemocional e a aprendizagem de crianças e
adolescentes negros. A discriminação, a falta de representatividade e o acesso desigual a
recursos educacionais contribuem para a perpetuação de um ciclo de exclusão e
desmotivação, limitando as oportunidades desses estudantes.

A escola, como reflexo da sociedade, tanto pode reproduzir essas desigualdades quanto
atuar como um agente transformador. A psicologia da aprendizagem oferece bases teóricas
que permitem compreender como o ambiente escolar influencia o desenvolvimento cognitivo
e emocional das crianças. O sócio-construtivismo de Vigotsky destaca a importância das
interações sociais no aprendizado, enquanto a teoria do condicionamento operante de
Skinner enfatiza o papel do reforço no processo educacional. 

Diante desse cenário, é fundamental a implementação de políticas públicas e práticas
pedagógicas que combatam o racismo estrutural na educação, garantindo um ambiente
escolar mais equitativo. Isso inclui a valorização da diversidade no currículo, a formação de
professores para lidar com questões raciais e o fortalecimento do suporte psicológico para
os alunos. Somente com um compromisso coletivo e ações efetivas será possível construir
um sistema educacional que promova a equidade e contribua para o desenvolvimento pleno
de todas as crianças e adolescentes.

Émerson Ribeiro Jardin. Técnico em Segurança do Trabalho, atuando na área de saúde e
segurança ocupacional na empresa Cone Sul, revendedora Ambev. Atualmente é estudante de
Psicologia na Estácio FAP de Pimenta Bueno. Desenvolve atividades voltadas à saúde mental e
questões sociais, com relato de experiência em fase de publicação pela Rede de Apoio
Psicossocial (RAPS) no site da Fiocruz, abordando os impactos da saúde mental da equipe de
saúde da Unidade Básica de Saúde Maura Ferreira. Também atua como membro discente da
faculdade e participa da Comissão Própria de Autoavaliação do polo de ensino.

REFERÊNCIAS

ASBAHR, Flávia da Silva Ferreira. Sentido pessoal, significado social e atividade de estudo:
uma revisão teórica. Psicologia Escolar e Educacional, v. 18, p. 265-272, 2014.

BOIKO, Vanessa Alessandra Thomaz; ZAMBERLAN, Maria Aparecida Trevisan. A
perspectiva sócio-construtivista na psicologia e na educação: o brincar na pré-escola.
Psicol Estud [Internet]. 6(1):51–58, 2021.Disponível
em:https://www.scielo.br/j/pe/a/f3FJJkXGVQL5JnsL7J5JP3C/?format=pdf. Acesso em: 24
mar. 2025.

https://www.scielo.br/j/pe/a/f3FJJkXGVQL5JnsL7J5JP3C/?format=pdf


Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

BRAGA, Antonio Wescla Vasconcelos et al.. A teoria behaviorista de skinner: análise acerca
de suas implicações na educação do ceará. Anais I CONEDU... Campina Grande: Realize
Editora, 2014. Disponível em: https://www.editorarealize.com.br/artigo/visualizar/6855.
Acesso em: Acesso em: 25 mar. 2025.

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Inclui no currículo oficial da rede de
ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”. Diário Oficial da
União, Brasília, DF, 10 jan. 2003.

CONSELHO FEDERAL DE PSICOLOGIA. Resolução nº 018/2002. Estabelece normas de
atuação para os psicólogos em relação ao preconceito e à discriminação racial. Brasília,
2002.

FLORES, Eillen Pfeiffer. Análise do comportamento: contribuições para a psicologia
escolar. Revista Brasileira de Terapias Cognitivas, v. 19, n. 1, 2017. Disponível
em:https://doi.org/10.31505/rbtcc.v19i1.955. Acesso em: 27 mar. 2025.

LASTÓRIA, Andrea Coelho. Educação das relações étnico-raciais. 2006.

MUNANGA, Kabengele. O mundo e a diversidade: questões em debate. Estudos
Avançados, v. 36, n. 105, p. 117-129, 2022.

SCHULTZ, Duane P.; SCHULTZ, Sydney Ellen. Capítulo 12: B. F. Skinner – Teoria do
Reforço. In: Teorias da personalidade. Disponível
em:https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7945326/mod_folder/content/0/Schultz%20-
%20Teorias%20da%20Personalidade%20pg%20309328%20cap.%2012.pdf. Acesso em: 2
abr. 2025.

SOUZA, Simone Vieira de. O estudante (in)visível na queixa escolar visível: um estudo
sobre a constituição do sujeito na trajetória escolar.  Dissertação (Mestrado em
Educação) – Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2013.

68

https://doi.org/10.31505/rbtcc.v19i1.955
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7945326/mod_folder/content/0/Schultz%20-%20Teorias%20da%20Personalidade%20pg%20309328%20cap.%2012.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/7945326/mod_folder/content/0/Schultz%20-%20Teorias%20da%20Personalidade%20pg%20309328%20cap.%2012.pdf


UMA HISTÓRIA DE PIONEIRISMO E LUTA PELA TERRA
EM JI-PARANÁ/RO: ENTREVISTA COM A SENHORA
CÉLIA REGINA

A STORY OF PIONEERING AND STRUGGLE FOR LAND IN
JI-PARANÁ/RO: INTERVIEW WITH MRS. CÉLIA REGINA

UNA HISTORIA DE PIONERISMO Y LUCHA POR LA
TIERRA EN JI-PARANÁ/RO: ENTREVISTA CON LA
SEÑORA CÉLIA REGINA

Poliana Pereira Reinoso1

RESUMO
O presente artigo é fruto de uma entrevista realizada em abril de 2025
como requisito da disciplina “interseccionalidade na Amazônia: teoria e
pesquisa em psicologia” sob a orientação do professor Dr. Leandro
Aparecido Fonseca Missiatto, realizada no Mestrado em Psicologia da
Universidade Federal de Rondônia. A metodologia usada neste trabalho
foi a entrevista, uma vez que sua aplicabilidade é essencial em contextos
sociais e históricos. No caso da entrevista aqui apresentada, optamos por
ouvir a história de uma mulher pioneira na luta pela terra no município de
Ji-Paraná. Enquanto recurso, realizou-se uma gravação pelo celular e
posteriormente, transferido para texto por meio do aplicativo transcribeMe.
A relevância dessa entrevista se deu na percepção do reconhecimento e
valorização da luta pela terra. A permanência e persistência da família da
senhora Célia Regina foram marcadas pela coragem e enfrentamento dos
desafios da região Amazônica e das dificuldades estruturais na época da
colonização. 

pioneirismo; luta pela terra; permanência no campo.Palavras-chave:

Maria do Socorro Eliza Monteiro da Silva2

1  Universidade Federal de Rondônia (UNIR). E-mail: polianapereirareinoso@gmail.com

Governo de Rondônia. E-mail: rosamarciaramos@hotmail.com3

Rosa Marcia Firmino Ramos3

E-mail: maria.silva.unir.t5@gmail.com2

69Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025



ABSTRACT

The present article is the result of an interview conducted in April 2025 as a requirement for
the course "Intersectionality in the Amazon: Theory and Research in Psychology," under the
supervision of Professor Dr. Leandro Aparecido Fonseca Missiatto, as part of the Master's
Program in Psychology at the Federal University of Rondônia. The methodology used in this
work was the interview, since its applicability is essential in social and historical contexts. In
the case of the interview presented here, we chose to listen to the story of a pioneering
woman in the struggle for land in the municipality of Ji-Paraná. As a resource, the interview
was recorded on a cell phone and later transcribed into text using the TranscribeMe app.
The relevance of this interview was perceived in the recognition and appreciation of the
struggle for land. The permanence and persistence of Mrs. Célia Regina’s family were
marked by courage and the confrontation of the challenges of the Amazon region and the
structural difficulties during the colonization period.

pioneering; land struggle; permanence in the countrysideKeywords:

RESUMEN

El presente artículo es fruto de una entrevista realizada en abril de 2025 como requisito de
la asignatura “Interseccionalidad en la Amazonía: teoría e investigación en psicología”, bajo
la orientación del profesor Dr. Leandro Aparecido Fonseca Missiatto, llevada a cabo en el
Máster en Psicología de la Universidad Federal de Rondônia. La metodología utilizada en
este trabajo fue la entrevista, ya que su aplicabilidad es esencial en contextos sociales e
históricos. En el caso de la entrevista aquí presentada, optamos por escuchar la historia de
una mujer pionera en la lucha por la tierra en el municipio de Ji-Paraná. Como recurso, se
realizó una grabación con teléfono celular y, posteriormente, se transfirió a texto mediante la
aplicación TranscribeMe. La relevancia de esta entrevista se evidenció en la percepción del
reconocimiento y valorización de la lucha por la tierra. La permanencia y persistencia de la
familia de la señora Célia Regina estuvieron marcadas por el coraje y el enfrentamiento de
los desafíos de la región amazónica y de las dificultades estructurales en la época de la
colonización.

 pionerismo; lucha por la tierra; permanencia en el campo.Palabras clave:

70 Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025



A entrevista é uma importante ferramenta para a construção
de dados na pesquisa porque ela facilita a comunicação
entre as partes envolvidas no processo investigativo. Com o
diálogo, o/a pesquisador/a pode obter informações que não
são encontradas em documentos com riqueza de detalhes
porque são informações oriundas da experiência e da
vivência do/a participante no fenômeno educativo
investigado. O tipo de entrevista feita com a senhora Célia
Regina foi semiestruturada, que permite uma maior
flexibilidade nas respostas e nos diálogos, onde:

71Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

As questões, nesse caso, deverão ser
formuladas de forma a permitir que o sujeito
discorra e verbalize seus pensamentos,
tendências e reflexões sobre os temas
apresentados. O questionamento é mais
profundo e, também, mais subjetivo, levando
ambos a um relacionamento recíproco, muitas
vezes, de confiabilidade. Frequentemente, elas
dizem respeito a uma avaliação de crenças,
sentimentos, valores, atitudes, razões e
motivos acompanhados de fatos e
comportamentos. Exigem que se componha um
roteiro de tópicos selecionados. As questões
seguem uma formulação flexível, e a sequência
e as minúcias ficam por conta do discurso dos
sujeitos e da dinâmica que acontece
naturalmente (Rosa; Arnoldi, 2008, p. 30-31).

INTRODUÇÃO

Diante do contexto, foi escolhida a entrevista
semiestruturada, considerada importante instrumento de
coleta de dados para a pesquisa qualitativa, uma vez que
seu caráter mais flexível e passível de trocas permite ao/a
investigador/a interpretar a realidade com base nos
depoimentos dados pelos/as participantes, conforme observa
Bastos e Santos (2013, p. 71) ao apontar que entrevista
semiestruturada é “[...] uma oportunidade em que os
participantes constroem versões e significados para o mundo
em que estão inseridos e do qual fazem parte.

O roteiro desta entrevista foi com a senhora Célia Regina
Gomes Ângelo, residente da zona rural do município de Ji-
Paraná. Nascida em 1954 no estado de São Paulo ela
chegou em Rondônia no final da década de 1970 juntamente
com seu esposo, o senhor Nourival Ângelo. Movidos pelo
ímpeto de conseguirem um pedaço de terra onde pudessem
viver, esse casal foi um dos pioneiros da linha 98.



A colonização agrícola em Rondônia ocorreu de forma efetiva após o INCRA (Instituto
Nacional de Colonização e Reforma Agrária) disponibilizar terras para que as regiões Norte
e Centro-oeste pudessem ser ocupadas. Com o lema integrar para não entregar começou a
ocupação de Rondônia com incentivo do governo federal. Rondônia tornou-se assim,
destino de muitas pessoas que estavam em busca de terras. A Figura 1 apresenta uma
reportagem da revista Veja sobre o sonho dos migrantes em conseguir terras em Rondônia.

A ocupação do estado de Rondônia se deu de forma ordenada e por meio de estratégias, onde
segundo Amaral (2004) tal ocupação, que teve início na década de 70 se caracterizou por
impedir que um número considerável de indivíduo pudesse ter acesso à terra. Utilizando-se de
uma estratégia geopolítica, o Estado brasileiro procurou assegurar e controlar o domínio do
espaço através das políticas de ocupação do território, por meio de órgãos federais, como a
exemplo do INCRA criado em 1970.

Ao tratar da colonização em Rondônia Cunha (2015, p.12) nos diz que: “O choque cultural foi
inevitável neste processo, que colocou pessoas de distintas regiões em um mesmo local.
Sotaques e formas diferentes de lidar com a terra e com o rebanho começaram aos poucos a se
misturar em novas configurações, não apenas sociais, mas também de produção laboral”.

A Figura 2 mostra uma foto de Ji-Paraná em 1974, na proximidade do rio Machado. Ji-Paraná,
assim como outros municípios de Rondônia recebeu grande número de migrantes na década de
1970 movidos pelo sonho de conseguirem terras. Aos poucos, a vila de Rondônia foi se
transformando numa área urbana e na atualidade é a 2ª maior cidade de Rondônia. 

72 Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Figura 1: Reportagem na revista Veja mostra sonho e cotidiano de migrantes e de indígenas no interior de
Rondônia.

Foto: Reprodução/Governo de Rondônia, 2021.



Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Figura 1: Reportagem na revista Veja mostra sonho e cotidiano de migrantes e de indígenas no interior de
Rondônia.

Fonte:Hervé Thery (1974)

METODOLOGIA

O presente trabalho foi realizado por meio de uma entrevista, tendo como recurso um
aparelho de celular para gravar as falas que foram direcionadas ao entendimento e reflexão
do contexto social em que a entrevistada vivencia. Este artigo foi produzido especialmente
para a Revista Bem Viver Compartilhando Saberes e adotou como metodologia a técnica de
entrevista. Segundo Fraser e Gomdim (2004), “essa técnica consiste em fornecer dados
básicos para uma compreensão detalhada das crenças, atitudes, valores e motivações, em
relação aos comportamentos das pessoas em contextos específicos”. 

A entrevista é considerada uma modalidade de interação entre duas ou mais pessoas.
Trata-se de uma conversação dirigida a um propósito definido, ou seja, é uma forma de
interação social que valoriza o uso da palavra, símbolo e signo privilegiados das relações
humanas. 

Acredita-se que a entrevista como técnica de pesquisa social associada às observações
etnográficas tenha sido usada inicialmente por Booth, em 1886, em estudo sobre as
condições sociais e econômicas dos habitantes de Londres.  Como técnica de investigação 

Nossa entrevistada, a srª Célia Regina nos conta em seus relatos das dificuldades
enfrentadas quando chegou aqui com as filhas ainda pequenas. Uma história de
pioneirismo, que mostra a força da mulher, da mãe, da esposa e que merece ser contada e
validada. 

73



foi gradativamente difundida nas pesquisas qualitativas e nas pesquisas quantitativas
(Fontana & Frey, 1994).

Entrevista cedida em 04 de abril de 2025 com autorização da entrevistada para divulgação
de dados, relatos e informações pessoais. Entrevista realizada em Ji-Paraná, Rondônia e
gravada com o aparelho de telefone celular e posteriormente transcrita com um aplicativo
que transforma áudio em texto (transcribeMe). 

Para a realização da entrevista buscamos alguém com pertencimento e historicidade no
lugar, alguém que pudesse explanar suas experiências e vivências de forma detalhada.
Para tanto, recorremos a senhora Célia Regina, em razão de ter sido uma figura importante
no pioneirismo da linha 98, acompanhada de sua família (esposo e quatro filhos) lutou pela
posse da terra e se destaca por residir há muito tempo neste lugar, sendo testemunha das
transformações ocorridas no espaço, das pessoas que foram chegando e até hoje participa
efetivamente da comunidade. Em 2010 ela ficou viúva, porém, permaneceu na terra e
atualmente sua principal renda é a pecuária. 

74 Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

RESULTADOS

Os resultados obtidos a partir da entrevista foi de suma importância para refletir sobre as
vivências e o pioneirismo da entrevistada. Um convite para conhecer melhor a realidade de
uma mulher que chegou em Rondônia logo no início da colonização. Suas falas e relatos
fazem parte da historicidade do lugar e sem dúvida foram de grande relevância para
construção social desta pesquisa. 



Em que ano a senhora chegou em Rondônia e quais os motivos a trouxeram para cá?

Célia: Cheguei aqui dia 25 de novembro de 78. A razão de ter vindo pra cá foi desbravar a
terra, virar sitiante e agricultora.

Quais foram as dificuldades que a senhora enfrentou quando chegou aqui?

Célia: Foram muitas. Logo que eu cheguei, nós ficamos ainda um ano morando em Ji-
Paraná porque eu tinha duas crianças pequenas e aí não tinha estrada para a gente vir para
morar na Terra. Então o Nourival vinha sozinho para cá para a terra, passava a semana e
eu ficava na cidade com as crianças. Após um ano, aí eles fizeram uma estrada, assim de
picadão, de enxadão, de picareta, arrancando pedra... aquela coisa toda, aí conseguiu
melhorar a estrada, um pedaço para a gente conseguir chegar aqui no lombo de cavalo. 

E na cidade não tinha energia, não tinha acesso a tudo que eu tinha lá em São Paulo
quando eu vim para cá. As meninas eram pequenas tinham o costume de comer fruta, essas
coisas e chegou aqui sofri muito porque não achava, mesmo que tivesse dinheiro para
comprar não achava e elas sofreram bastante e eu também e se for falar as dificuldades
tem muito mais, mas essas são as mais que mais atacou foi essa.

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

A senhora conseguiu essa terra por meio do projeto de colonização do INCRA?

Célia: Sim, conseguimos. Assim, com muita dificuldade porque mesmo sem ter estrada,
mesmo sem ter condições de a gente viver na terra nós fomos obrigados a vir para cá para
estar aqui para que não fosse invadida a terra. Conseguimos sim, 
mas com muita dificuldade. Com muito sofrimento naquela época
nós pegamos lote de 42 alqueires.

Quais foram os hábitos da sua cultura de origem que
permaneceram?

Célia: Não teve como a gente manter os
hábitos que a gente tinha lá. 
Muitos deles a gente teve que esquecer e se adaptar
a um novo costume, uma nova forma de sobreviver.
Não teve como a gente manter os hábitos que a gente
tinha lá porque aqui era complicado, não tinha acesso
a coisas boas e era só dificuldade mesmo.

A senhora tem vontade de retornar a sua terra Natal?

Célia: Hoje, não. Já me adaptei aqui, já virei rondoniense e
agora eu não tenho vontade de voltar mais. Estou bem aqui,
graças a Deus.

Qual seu grau de escolaridade? Foi difícil chegar até essa escolaridade?

Célia: Eu tenho a oitava série concluída, mas foi difícil porque eu quando eu fiz o primário
eu tinha 15 anos. Depois parei e aí vim concluir a oitava série com 39 anos. E não consegui
ter como prosseguir para frente. Mas estou feliz. Foi difícil, muito difícil, mas consegui para
chegar à oitava série.

75



76 Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Quais memórias afetivas de quando a senhora chegou aqui em Rondônia?

Célia: Bem... essa parte aí nós não tivemos não, porque aqui era muito complicado, aqui
era todo mundo muito carente, acolhia sim, da forma que estava no alcance, mas era
sofrimento para todo mundo. E isso marcou porque as pessoas mesmo com dificuldade,
eles ainda procuravam ajudar. O Nourival mesmo foi um dos que acolheu muitas pessoas
aqui e ajudou muita gente.

A Figura 3 é uma foto antiga do arquivo pessoal da srª Célia, onde é possível perceber a
primeira casa construída no sítio da família. Nos detalhes podemos perceber a mata ao
fundo e a casa feita de madeira, naquela época uma das principais condições para 

Figura 3: Primeira casa construída pelo esposo da senhora Célia.

Foto: Arquivo pessoal da entrevistada.

conseguir



Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Podemos considerar por meio da entrevista cedida pela senhora Célia, que a narrativa da
mesma se mescla aos processos de ocupação do estado de Rondônia. Ao migrar de São
Paulo para Rondônia na década de 1970 a senhora Célia Regina se deparou com muitos
desafios no que tange a região Amazônica, como doenças, falta de infraestrutura, saudade
da família e do seu local de origem. No contexto da colonização rondoniense, muitos
migrantes decidiram fazer de Rondônia o seu lugar de pertencimento, não foi diferente da
história da nossa entrevistada, que reside até hoje no mesmo lote que conseguiu na época
em que aqui chegou.

Desse modo podemos concluir que a vida das pessoas que lutam pela terra e que vivem no
campo é repleta de desafios. A memória é o alicerce que sustenta a identidade individual e
coletiva. Resguardar essa memória, especialmente por meio do registro de pessoas, é uma
tarefa fundamental para preservar a história, cultura e experiências que definem quem
somos. Cada pessoa carrega consigo uma narrativa única, que, quando registrada, torna-se
um patrimônio valioso para as gerações presentes e futuras

Esse relato representa a satisfação em está na terra. Registrar essas vivências é uma
forma de valorizar essas pessoas, garantir que suas contribuições não sejam apagadas
pelo tempo e fortalecer o reconhecimento da diversidade cultural e social do país.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

REFERÊNCIAS

AMARAL, J. Mata virgem: Terra prostituta. São Paulo: Terceira Margem, 2004.

BASTOS, L. C.; SANTOS, W. S. A entrevista na pesquisa qualitativa: perspectivas em
análise da narrativa e da interação. Rio de Janeiro, RJ: Quartet Faperj, 2013.

CUNHA, E. A. da. A recente ocupação: migração e territorialização em Rondônia. XXVIII
Simpósio Nacional de História. Florianópolis, 2015. Disponível em:
https://www.snh2015.anpuh.org/resources/anais/39/1434397453_ARQUIVO_ARECENTEO
CUPACAO-editado.pdf

FONTANA, A.; FREY, J. H. (1994). Interviewing the art of Science. Em N. Denzin & Y.S.
Lincoln (orgs.), Handbook of qualitative research (pp.361-376). London: Sage
Publications Inc.

FRASER, M.T.D; GONDIM, S.M.G. A fala do outro ao texto negociado: discussões sobre a
entrevista na pesquisa qualitativa. Paidéia, 2004, 14 (28), 139 -152.

ROSA, M. V. F. P. C.; ARNOLDI, M. A. G. C.. A entrevista na pesquisa qualitativa:
Mecanismos para a validação dos resultados. Belo Horizonte, MG: Autêntica, 2008.

THÉRY, H. Rondônia mutações de um território federal na Amazônia. SK Editora,
Curitiba, 2012. 

77



LITERATURA



Eu sou Elenice Sakyrabiar, tenho 20 anos e sou uma orgulhosa representante do povo
Sakyrabiar (ou Sakurabiat). Minha cultura e tradições estão profundamente entrelaçadas
com minhas raízes familiares. Sou filha de Olímpio Sakyrabiar e Margareth Makurap. Minha
mãe, embora tenha partido, permanece viva em minhas lembranças e na história da nossa
família. 

Vivo na terra indígena Rio Mequens, na Aldeia Koopi, localizada no estado de Rondônia.
Meus avós paternos, Vicência Sakyrabiar e o grande pajé Aipere Koopi Sakyrabiar, são
figuras emblemáticas na minha vida. O meu avô Aipere Koopi, reconhecido por sua
sabedoria e conexão espiritual com a terra, é lembrado como um líder que guiou nosso povo
com conhecimento ancestral. 

Por outro lado, meus avós maternos, Mariza Gomes Makurap e Severino Sakyrabiar,
também contribuíram para a formação da minha identidade. Minha avó materna, Mariza, é
parte do povo Makurap, uma etnia que carrega suas próprias lutas e conquistas. Hoje, os
Makurap são reconhecidos como guerreiros que fazem parte da nossa história coletiva.
Suas experiências e resiliência enriquecem o tecido cultural do nosso povo. 

Sou apaixonada por escrever histórias, especialmente sobre os acontecimentos do meu
povo. Essa parte de mim resolvi revelar para buscar mais conhecimento e visibilidade para o
meu povo. Embora sejamos poucos, carregamos grandes lutas e histórias que merecem ser
contadas. 

Atualmente, busco reviver e resgatar aspectos da língua materna do meu povo. Embora eu
fale apenas palavras isoladas devido à perda gradual dos anciãos conhecedores da língua,
estou comprometida em manter viva essa parte essencial da nossa cultura. 

Assim, minha história é um reflexo de resiliência e dedicação à herança cultural que me foi
transmitida. Continuo a honrar meus ancestrais e a contribuir para o fortalecimento da
identidade do meu povo.

79

C O N T O

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Elenice Sakyrabiar

A CASINHA À BEIRA DO RIACHO

THE LITTLE HOUSE BY THE CREEK

LA PEQUEÑA CASA JUNTO AL RÍO 

BIOGRAFIA



I am Elenice Sakyrabiar, I am 20 years old and a proud
representative of the Sakyrabiar (or Sakurabiat) people. My culture
and traditions are deeply intertwined with my family roots. I am the
daughter of Olímpio Sakyrabiar and Margareth Makurap. Although
my mother has passed away, she remains alive in my memories and
in the history of our family.

I live on the Rio Mequens Indigenous Land, in Koopi Village, located
in the state of Rondônia. My paternal grandparents, Vicência
Sakyrabiar and the great shaman Aipere Koopi Sakyrabiar, are
emblematic figures in my life. My grandfather Aipere Koopi, known
for his wisdom and spiritual connection to the land, is remembered
as a leader who guided our people with ancestral knowledge.

On the other hand, my maternal grandparents, Mariza Gomes
Makurap and Severino Sakyrabiar, also contributed to shaping my
identity. My maternal grandmother, Mariza, is part of the Makurap
people, an ethnic group with its own struggles and achievements.
Today, the Makurap are recognized as warriors who are part of our
collective history. Their experiences and resilience enrich the
cultural fabric of our people.

I am passionate about writing stories, especially about the events of
my people. I decided to reveal this part of myself to seek more
knowledge and visibility for my people. Although we are few in
number, we carry great struggles and stories that deserve to be told.

Currently, I seek to revive and recover aspects of my people's
mother tongue. Although I speak only isolated words due to the
gradual loss of the elders who knew the language, I am committed to
keeping this essential part of our culture alive.

Thus, my story is a reflection of resilience and dedication to the
cultural heritage that has been passed on to me. I continue to honor
my ancestors and contribute to strengthening the identity of my
people.

80 Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

BIOGRAPHY



Soy Elenice Sakyrabiar, tengo 20 años y soy una orgullosa
representante del pueblo Sakyrabiar (o Sakurabiat). Mi cultura y
tradiciones están profundamente entrelazadas con mis raíces
familiares. Soy hija de Olímpio Sakyrabiar y Margareth Makurap. Mi
madre, aunque ya no está, permanece viva en mis recuerdos y en la
historia de nuestra familia.

Vivo en la tierra indígena Río Mequens, en la Aldea Koopi, ubicada
en el estado de Rondônia. Mis abuelos paternos, Vicência
Sakyrabiar y el gran chamán Aipere Koopi Sakyrabiar, son figuras
emblemáticas en mi vida. Mi abuelo Aipere Koopi, reconocido por su
sabiduría y conexión espiritual con la tierra, es recordado como un
líder que guió a nuestro pueblo con conocimiento ancestral.

Por otro lado, mis abuelos maternos, Mariza Gomes Makurap y
Severino Sakyrabiar, también contribuyeron a la formación de mi
identidad. Mi abuela materna, Mariza, es parte del pueblo Makurap,
un grupo étnico que lleva consigo sus propias luchas y conquistas.
Hoy en día, los Makurap son reconocidos como guerreros que
forman parte de nuestra historia colectiva. Sus experiencias y
resiliencia enriquecen el tejido cultural de nuestro pueblo.

Me apasiona escribir historias, especialmente sobre los
acontecimientos de mi pueblo. Decidí mostrar esta parte de mí para
buscar más conocimiento y visibilidad para mi pueblo. Aunque
somos pocos, llevamos grandes luchas e historias que merecen ser
contadas.

Actualmente, busco revivir y rescatar aspectos de la lengua materna
de mi pueblo. Aunque sólo hablo palabras aisladas debido a la
pérdida gradual de los ancianos conocedores de la lengua, estoy
comprometida a mantener viva esta parte esencial de nuestra
cultura.

Así, mi historia es un reflejo de resiliencia y dedicación a la herencia
cultural que me fue transmitida. Sigo honrando a mis antepasados y
contribuyendo al fortalecimiento de la identidad de mi pueblo.

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

BIOGRAFÍA

81



Era uma noite tranquila quando meu marido e eu decidimos nos mudar para

uma pequena casinha à beira do riacho na minha aldeia. O lugar era

encantador, cercado pela natureza exuberante e com o som suave das

águas correndo. Mal sabíamos que aquele cenário idílico guardava

segredos profundos. 

Nos primeiros dias, tudo parecia perfeito. Porém, logo meu marido

começou a relatar algo inquietante. Ele acordava à noite com o som de

vozes e gargalhadas ecoando na escuridão, como se uma festa estivesse

acontecendo nas margens do riacho. Eu, por outro lado, não ouvia nada.

Ele tentava me convencer de que era real, mas eu achava que eram

apenas os ecos da natureza. 

Certa madrugada, ele se levantou decidido a descobrir a origem daqueles

sons. Com o coração acelerado, ele caminhou até o riacho. A lua cheia

refletia na água, criando uma atmosfera mística e ao mesmo tempo

aterrorizante. Enquanto ele se aproximava da beira, as vozes pareciam se

intensificar, risadas infantis misturadas a murmúrios desconhecidos.

Desesperado, ele chamou por mim, mas eu ainda não conseguia ouvir nada

além dos sons normais da floresta noturna. Ele voltou para casa pálido e

tremendo. “Elenice,” disse ele com a voz trêmula, “são espíritos... Espíritos

dos indígenas que viveram aqui antes de nós.”

Naquela noite, ele decidiu pesquisar mais sobre a história e descobriu que

muitos que dormiam na aldeia próxima também ouviam os mesmos sons.

Eram relatos de visitantes que não conseguiam escapar das vozes dos

antigos moradores da terra — almas inquietas que ainda celebram suas

vidas à beira do riacho. 

Mas havia algo que meu marido não sabia: eu não ouvia aquelas vozes

porque era dali. Eu morava ali há muito tempo com minha família e meu

espírito também estava no meio deles; isso se devia ao fato de sermos

netos de um pajé. Para mim, aquelas risadas eram familiares e

acolhedoras.

82 Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

A CASINHA À BEIRA DO RIACHO



Com o passar do tempo, meu marido começou a se acostumar com os sons

noturnos. Ele percebeu que os espíritos não eram perigosos; eles apenas

queriam se divertir e celebrar à beira do riacho, como sempre fizeram em

vida. As gargalhadas tornaram-se parte da nossa rotina noturna. 

Hoje vivemos em harmonia na casinha à beira do riacho. Os espíritos são

do bem e nos observam; eles sabem que um dia também nos divertiremos

e celebraremos com eles nas margens daquele mesmo riacho — onde as

risadas ecoam eternamente sob a luz da lua cheia. 

E assim é minha história: um lembrete de que algumas almas nunca

deixam de dançar e celebrar; elas permanecem entre nós, esperando pelo

dia em que nos reuniremos para compartilhar risadas e alegria novamente. 

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025 83



Revista
Bem Viver
Compartilhando Saberes


