
NATUREZA, TERRITÓRIO E IDENTIDADE: O
RECONHECIMENTO DAS COMUNIDADES RIBEIRINHAS
DO RIO MADEIRA FRENTE À COLONIALIDADE
ENERGÉTICA

NATURE, TERRITORY, AND IDENTITY: THE
RECOGNITION OF THE RIVERSIDE COMMUNITIES OF
THE MADEIRA RIVER IN THE FACE OF ENERGY
COLONIALITY

NATURALEZA, TERRITORIO E IDENTIDAD: EL
RECONOCIMIENTO DE LAS COMUNIDADES RIBEREÑAS
DEL RÍO MADEIRA FRENTE A LA COLONIALIDAD
ENERGÉTICA

Úrsula Gonçalves Theodoro de Faria Souza1

RESUMO

O artigo analisa a invisibilização das comunidades ribeirinhas do Rio
Madeira no processo de licenciamento ambiental das usinas hidrelétricas
de Santo Antônio e Jirau, a partir da perspectiva da Teoria do
Reconhecimento, do pluralismo jurídico e da crítica à colonialidade do
saber. Argumenta-se que o modelo hegemônico de desenvolvimento, ao
operar segundo uma lógica de colonialidade energética, nega a identidade
coletiva dessas comunidades e rompe sua relação ontológica com o
território e com a Natureza. Defende-se que o reconhecimento jurídico e
simbólico dos povos da floresta e da Natureza como sujeito de direitos é
essencial à construção de um Direito pluriverso e à efetivação da justiça
socioambiental na Amazônia. A metodologia adotada é qualitativa, com
base em análise documental crítica, revisão teórica interdisciplinar e
enfoque nos saberes amazônicos.

colonialidade energética; comunidades ribeirinhas; Palavras-chave:

1  Tribunal de Justiça do Estado de Rondônia (TJRO). E-mail: ursula@tjro.jus.br

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

reconhecimento; direito ao território; Natureza como sujeito de direitos;
justiça socioambiental.

38



ABSTRACT

This article analyzes the invisibility of the riverside communities of the Madeira River during
the environmental licensing process of the Santo Antônio and Jirau hydroelectric plants, from
the perspective of the Theory of Recognition, legal pluralism, and the critique of the
coloniality of knowledge. It argues that the hegemonic development model, operating under
a logic of energy coloniality, denies the collective identity of these communities and disrupts
their ontological relationship with the territory and with Nature. The paper defends that the
legal and symbolic recognition of forest peoples and of Nature as a subject of rights is
essential for the construction of a pluriversal legal system and for the realization of socio-
environmental justice in the Amazon. The methodology adopted is qualitative, based on
critical documentary analysis, interdisciplinary theoretical review, and emphasis on
Amazonian epistemologies.

energy coloniality; riverside communities; recognition; right to territory; Keywords:

RESUMEN

El artículo analiza la invisibilización de las comunidades ribereñas del Río Madeira en el
proceso de licenciamiento ambiental de las centrales hidroeléctricas de Santo Antônio y
Jirau, desde la perspectiva de la Teoría del Reconocimiento, el pluralismo jurídico y la crítica
a la colonialidad del saber. Se argumenta que el modelo hegemónico de desarrollo, al
operar según una lógica de colonialidad energética, niega la identidad colectiva de estas
comunidades y rompe su relación ontológica con el territorio y con la Naturaleza. Se
defiende que el reconocimiento jurídico y simbólico de los pueblos de la selva y de la
Naturaleza como sujeto de derechos es esencial para la construcción de un Derecho
pluriverso y para la efectivización de la justicia socioambiental en la Amazonía. La
metodología adoptada es cualitativa, basada en análisis documental crítico, revisión teórica
interdisciplinaria y enfoque en los saberes amazónicos.

colonialidad energética; comunidades ribereñas; reconocimiento; derecho al Palabras clave:

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Nature as a subject of rights; socio-environmental justice.

territorio; Naturaleza como sujeto de derechos; justicia socioambiental.

39



As comunidades ribeirinhas,
autodenominadas beiradeiras, cuja existência
se entrelaça à dinâmica das águas, aos ciclos
da floresta e à ancestralidade de seus
territórios, não foram reconhecidas como
sujeitos coletivos de direito no licenciamento
ambiental do Complexo Rio Madeira. O
Estudo de Impacto Ambiental (EIA)
desconsiderou aspectos centrais da
identidade coletiva desses povos, tratando-os
como meras variáveis socioeconômicas a
serem compensadas, e não como
comunidades detentoras de saberes, direitos
e formas legítimas de existir. Tal
invisibilização reflete não apenas uma falha
técnico-jurídica, mas a perpetuação da
colonialidade do poder, do saber e do ser
(Quijano, 2005; Mignolo, 2017), que relega os
povos da floresta ao silêncio epistêmico e
político.

O presente artigo propõe-se a analisar, à luz
da Teoria do Reconhecimento (Honneth,
2003), da sustentabilidade (Leff, 2006) e do
pluralismo jurídico, como a lógica da
colonialidade energética impacta as
comunidades tradicionais ribeirinhas do Rio
Madeira. Busca-se evidenciar que a negação
do reconhecimento não é apenas jurídica,
mas simbólica, afetando a identidade coletiva,
os laços territoriais e a relação sagrada com a
Natureza — esta compreendida não como
objeto de apropriação, mas como sujeito de
direitos, conforme avança a doutrina e
jurisprudência latino-americana (Gudynas,
2010; Acosta, 2012).

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

INTRODUÇÃO

A Amazônia brasileira, com sua vastidão hídrica, sociobiodiversidade e múltiplas
cosmologias, continua a ser palco de disputas entre projetos civilizatórios distintos. De um
lado, o paradigma hegemônico de desenvolvimento, calcado na racionalidade moderna,
técnica e mercantil, impulsiona grandes empreendimentos de infraestrutura — como as
usinas hidrelétricas — sob a promessa de progresso e integração nacional. De outro, modos
de vida tradicionais, territorializados e sustentáveis, são desconsiderados ou invisibilizados
nos processos decisórios que incidem sobre seus próprios destinos. Este embate é
particularmente evidente no contexto da implantação das Usinas Hidrelétricas de Santo
Antônio e Jirau, no Rio Madeira, Estado de Rondônia.

40



41Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

O problema que se apresenta é: como o modelo hegemônico de desenvolvimento e a lógica
da colonialidade energética, materializadas na implantação das Usinas Hidrelétricas de
Santo Antônio e Jirau no Rio Madeira, têm negado o reconhecimento da identidade coletiva
e do território das comunidades ribeirinhas tradicionais, afetando sua existência cultural,
ecológica e política?

A hipótese que norteia este estudo é a de que o licenciamento ambiental do Complexo
Hidrelétrico do Rio Madeira reproduz a racionalidade tecnocrática e excludente da
modernidade ocidental, inviabilizando o reconhecimento das comunidades ribeirinhas como
sujeitos coletivos de direito e desconsiderando a Natureza como ente de valor intrínseco, o
que contribui para a desterritorialização, o empobrecimento e o apagamento de saberes e
modos de vida plurais.

Este trabalho está vinculado aos Objetivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS) da
Agenda 2030, especialmente o ODS 16 (Paz, Justiça e Instituições Eficazes), mas também
denuncia o descumprimento de outros como o ODS 1 (erradicação da pobreza), ODS 10
(redução das desigualdades) e ODS 15 (vida terrestre). A pesquisa está fundamentada em
metodologia indutiva e abordagem interdisciplinar, articulando Direito, Antropologia,
Sociologia e Ecologia Política.

Ao promover uma leitura crítica dos processos de licenciamento e de construção do discurso
técnico-jurídico que sustentou o empreendimento hidrelétrico, este artigo pretende contribuir
para o fortalecimento de um Direito plural e dialógico, que reconheça os saberes
amazônicos e os direitos das comunidades tradicionais, bem como da Natureza, como
condição para a efetivação da justiça socioambiental.

COLONIALIDADE ENERGÉTICA E INVISIBILIDADE DOS POVOS RIBEIRINHOS

A lógica que sustenta os megaprojetos
hidrelétricos na Amazônia está enraizada
em uma racionalidade modernizante que
subordina a Natureza ao domínio técnico-
científico e à produtividade econômica. O
discurso do progresso, aliado à suposta
neutralidade da ciência, legitima formas
de intervenção que desconsideram a
complexidade sociocultural e ecológica
dos territórios amazônicos. Essa lógica
configura o que se pode denominar de
colonialidade energética — expressão que
se refere à reprodução, na
contemporaneidade, das estruturas de
dominação e exploração originadas no
colonialismo, agora mediadas por
discursos de desenvolvimento e
sustentabilidade, mas que mantêm
intactas as hierarquias entre centros e
periferias, entre saberes hegemônicos e
saberes subalternizados (Quijano, 2005;
Alimonda, 2011).



No caso do Complexo Hidrelétrico do Rio Madeira, essa
colonialidade energética se expressa de maneira
emblemática. As comunidades ribeirinhas, tradicionalmente
chamadas de beiradeiras, cuja identidade está profundamente
vinculada ao território, ao ciclo das águas e aos laços
comunitários, foram invisibilizadas nos estudos prévios que
subsidiaram o licenciamento ambiental das usinas de Santo
Antônio e Jirau. A identificação dessas populações nos
documentos oficiais é genérica, e muitas vezes reduzida a
estatísticas de reassentamento ou compensações
econômicas, sem considerar a especificidade cultural e o
vínculo ancestral com o território.

Essa invisibilidade é mais do que um problema técnico: trata-
se de um fenômeno de negação ontológica e epistêmica, que
exclui essas comunidades do campo dos sujeitos de direito
reconhecidos pelo Estado. Como observa Boaventura de
Sousa Santos (2006), vivemos sob a vigência de uma
epistemologia do norte, que deslegitima os saberes e modos
de vida não modernos, promovendo uma “sociologia das
ausências” — isto é, tornando ausente aquilo que não se
enquadra nas categorias do saber oficial. No contexto da
Amazônia, essa lógica se traduz na recusa em reconhecer o
território como espaço vivido, simbólico e relacional,
reduzindo-o a uma superfície passível de exploração.

O resultado é a desterritorialização forçada dessas
populações, cujos efeitos ultrapassam os danos materiais. A
perda do território implica, para os povos tradicionais, a
desestruturação de seu modo de vida, de suas formas de
produção, de suas práticas culturais e espirituais,
comprometendo sua integridade existencial. Trata-se de um
processo de fragmentação da identidade coletiva, como
descrito por Axel Honneth (2003) em sua Teoria do
Reconhecimento: quando as formas institucionais de
desrespeito — como a exclusão e a invisibilização — se
impõem sobre um grupo, há comprometimento não apenas de
sua autoestima coletiva, mas de sua capacidade de agência e
pertencimento.

A colonialidade energética opera, portanto, como dispositivo
de reprodução das assimetrias históricas entre o Estado e os
povos da floresta. O licenciamento ambiental, que deveria
funcionar como instrumento democrático e preventivo,
converte-se em mera formalidade técnica, esvaziada de
participação qualificada das comunidades atingidas. Ainda
que o ordenamento jurídico brasileiro contemple, em seu
marco legal e infralegal, normas sobre consulta prévia, livre e
informada (Convenção 169 da OIT; Constituição Federal, art.
231), sua aplicação é frequentemente negligenciada,
sobretudo quando se trata de comunidades não indígenas,
como os ribeirinhos.

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/202542



Essa seletividade revela um padrão de reconhecimento jurídico desigual e excludente, no
qual os direitos à terra, ao território e à identidade cultural são concedidos de forma
condicional e instrumental, subordinados aos interesses econômicos dominantes. A
ausência de reconhecimento, portanto, não é um acidente, mas um mecanismo estrutural de
poder, sustentado por uma matriz colonial que continua a operar sob novos discursos e
arranjos institucionais.

Dessa forma, torna-se urgente repensar as formas de produção do conhecimento e da
decisão jurídica sobre territórios amazônicos, incorporando epistemologias outras e
escutando os saberes ribeirinhos, como condição para a superação da colonialidade e a
construção de uma justiça socioambiental efetiva.

43Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

RECONHECIMENTO, IDENTIDADE COLETIVA E DIREITO AO TERRITÓRIO

A luta das comunidades tradicionais ribeirinhas do Rio
Madeira por reconhecimento ultrapassa a dimensão
jurídica e inscreve-se numa disputa por visibilidade,
legitimidade e existência digna. Inserida em um
contexto de violência simbólica e desterritorialização
estrutural, a negação de sua identidade coletiva e do
direito ao território revela a persistência de uma
racionalidade que hierarquiza sujeitos, saberes e
formas de vida com base em critérios coloniais de
valor.

Axel Honneth (2003), ao elaborar sua Teoria do
Reconhecimento, identifica três esferas fundamentais
nas quais o reconhecimento se efetiva: o amor (na
esfera pessoal), o direito (na esfera jurídica) e a
solidariedade (na esfera social). Quando esses
reconhecimentos são negados, produz-se uma
experiência de desrespeito que fere a integridade
individual e coletiva, comprometendo a capacidade de
agência moral dos sujeitos. No caso das comunidades
ribeirinhas, essa negação se expressa no plano
jurídico, ao não serem reconhecidas como sujeitos
coletivos com direitos específicos; no plano social, ao
serem reduzidas à condição de populações
“removíveis”; e no plano simbólico, ao serem excluídas
das narrativas oficiais de desenvolvimento.

A identidade coletiva ribeirinha é construída a partir de
laços profundos com o território, que não é apenas um
espaço geográfico ou econômico, mas um lugar de
memória, afeto, espiritualidade e pertencimento. O rio
não é um recurso hídrico: é um ente vivo, um parente,
um orientador da vida. Assim, a desterritorialização
provocada pela implantação das usinas representa
uma ruptura epistêmica e ontológica, que afeta a
própria possibilidade de continuidade dos modos de
vida tradicionais.



Como afirma Santos (2007), a colonialidade do saber impõe um epistemicídio: a destruição
dos saberes locais e das formas não hegemônicas de existência. O Direito, ao operar como
linguagem dominante na regulação dos conflitos socioambientais, frequentemente contribui
para esse apagamento, ao não reconhecer categorias como beiradeiros, povos das águas,
comunidades tradicionais não catalogadas dentro dos padrões burocráticos do Estado.

A Constituição Federal de 1988, em seu artigo 231, reconhece os direitos dos povos
indígenas às suas terras e culturas, e em normas infraconstitucionais (como o Decreto nº
6.040/2007) estende parte dessa proteção às comunidades tradicionais. Todavia, na prática
administrativa e judicial, esse reconhecimento é frágil e seletivo, especialmente quando
confrontado com os interesses de grandes empreendimentos. O próprio Estudo de Impacto
Ambiental (EIA) das usinas de Santo Antônio e Jirau tratou essas comunidades como
“populações afetadas”, e não como sujeitos coletivos com direitos territoriais, culturais e
políticos.

O vínculo entre identidade coletiva e território é reconhecido por autores como Haesbaert
(2004), que destaca o caráter multidimensional do território como espaço simbólico, político,
cultural e afetivo. O deslocamento compulsório, ainda que acompanhado de compensações
econômicas, não substitui o enraizamento construído historicamente. A tentativa de
“reterritorialização” em espaços urbanos periféricos ou assentamentos planejados
desconsidera a complexidade dos modos de vida tradicionais, rompendo redes de
solidariedade e de reprodução sociocultural.

Além disso, o não reconhecimento da coletividade como sujeito específico dificulta o acesso
a políticas públicas diferenciadas e impede a atuação de mecanismos de justiça ambiental.
Sem o reconhecimento jurídico, essas comunidades permanecem vulneráveis à repetição
dos mesmos processos de violação.

O Direito ao território, nesse sentido, deve ser compreendido não apenas como posse física
da terra, mas como direito à permanência cultural, à autodeterminação e à continuidade
histórica. Trata-se de um direito coletivo, relacional e intercultural, cuja efetividade exige o
rompimento com as categorias jurídicas ocidentais fixadas em individualismo, propriedade e
exploração.

Assim, o reconhecimento das comunidades ribeirinhas enquanto sujeitos de direito — e do
território enquanto espaço vivo e relacional — constitui não apenas uma reparação histórica,
mas uma condição para a reconstrução de um Direito plural, que acolha os sentidos de
justiça oriundos das epistemologias amazônicas e dos povos da floresta.

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/202544



45Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

NATUREZA COMO SUJEITO DE DIREITOS E COSMOVISÕES AMAZÔNICAS

A crise ecológica global desafia as concepções tradicionais do Direito Ambiental centradas
na tutela antropocêntrica da Natureza como recurso. Frente aos limites dessa racionalidade
instrumental, tem emergido, a partir do Sul Global e em especial da América Latina, novas
epistemologias jurídicas que propõem o reconhecimento da Natureza como sujeito de
direitos, superando a cisão moderna entre sociedade e meio ambiente. Este movimento, que
pode ser compreendido como parte de uma virada ontoepistêmica, dialoga diretamente com
as cosmovisões dos povos amazônicos e suas concepções plurais de mundo, nas quais a
Natureza é ente vivo, agente moral e relacional.

Inspirados na cosmovisão andina do sumak kawsay (bem viver), Equador e Bolívia
constitucionalizaram os direitos da Natureza, reconhecendo sua dignidade intrínseca e sua
capacidade de ser representada juridicamente (Acosta, 2012). Ainda que tais inovações não
estejam formalizadas na Constituição brasileira, encontram eco em práticas e discursos de
resistência das comunidades tradicionais da Amazônia brasileira, como as ribeirinhas do Rio
Madeira, que atribuem agência e sacralidade ao rio, às matas e aos ciclos naturais.

A implantação das usinas hidrelétricas de Santo Antônio e Jirau rompe com essa visão de
mundo. O rio Madeira, concebido pelas comunidades beiradeiras como ente vivo, foi
transformado em infraestrutura energética, canalizado e represado, perdendo sua fluidez e
alterando drasticamente o ecossistema e as relações socioespirituais que com ele se
constituíam. A transformação do rio em “objeto de exploração” não representa apenas um
impacto ambiental, mas um ataque ontológico à própria existência de um mundo relacional,
que compreende a água, os peixes, as margens e os seres humanos como parte de uma
mesma comunidade vital.

A esse respeito, Viveiros de Castro (2002) e Krenak (2022) apontam que os povos da
floresta não distinguem entre natureza e sociedade nos moldes ocidentais: há uma
continuidade entre humanos e não humanos, entre visível e invisível, entre o ser e o lugar. A
perda do território e a alteração do curso do rio implicam também na perda de sentido e de
conexão com o mundo, rompendo narrativas e práticas que sustentam as identidades
coletivas. Como escreve Ailton Krenak, “se há futuro a ser cogitado, esse futuro é ancestral”
— pois já está inscrito na memória da Terra e dos rios.

O reconhecimento jurídico da Natureza como sujeito de direitos, ainda
incipiente no Brasil, poderia constituir uma via potente para a efetivação da
justiça ecológica e para a proteção dos modos de vida tradicionais. Em 

personalidade jurídica a rios e florestas, como o caso do rio Atrato,
na Colômbia (Sentença T-622/2016),  afirmando sua condição de

sujeito coletivo e impondo ao Estado o dever 

julgados recentes, tribunais latino-americanos têm atribuído

de protegê-lo como bem comum. No Brasil,
decisões judiciais e propostas legislativas
caminham timidamente nesta direção,
sinalizando uma abertura epistemológica
ainda em construção.



Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

No entanto, não se trata apenas de importar figuras jurídicas de outros ordenamentos, mas
de escutar os saberes ancestrais, as práticas de convivência e os direitos originários dos
povos que habitam a Amazônia. A ecologia de saberes proposta por Boaventura de Sousa
Santos (2010) aponta para a necessidade de reconhecer a legitimidade de múltiplas
racionalidades, articulando ciência, tradição, experiência e espiritualidade em um novo
paradigma jurídico e político.

A partir dessa perspectiva, a luta das comunidades ribeirinhas do Rio Madeira não é apenas
por compensações materiais ou por inclusão em políticas públicas, mas por reconhecimento
pleno de sua existência relacional com a Natureza. Trata-se de uma luta por um outro
Direito — um Direito que seja capaz de compreender o rio como parente, o território como
corpo e a floresta como ancestral.

Reconhecer a Natureza como sujeito de direitos, nesse contexto, significa também
reconhecer os povos da floresta como seus defensores originários, cujos saberes e modos
de vida são centrais para a preservação do bem comum planetário. Significa, ainda,
repensar a própria gramática do Direito, rompendo com a pretensão de neutralidade e
universalidade que historicamente legitimou a exclusão de vozes e mundos diversos.

CONSIDERAÇÕES FINAIS

O caso das comunidades ribeirinhas afetadas pelo Complexo Hidrelétrico do Rio Madeira
escancara as limitações de um modelo de desenvolvimento que se ancora na racionalidade
técnica, econômica e colonial, reproduzindo violências históricas por meio de discursos de
progresso e modernidade. A negação do reconhecimento dessas comunidades como
sujeitos coletivos de direito, bem como a recusa em considerar a Natureza como ente vivo e
sagrado, não são desvios pontuais, mas expressões de uma estrutura jurídica e institucional
que ainda opera sob os marcos do monoculturalismo estatal e epistemológico.

A análise empreendida ao longo deste artigo evidencia que a colonialidade energética opera
como um dispositivo de ocultamento de sujeitos e saberes, de despolitização das decisões
ambientais e de desterritorialização de comunidades que têm no território sua razão de ser.
Essa lógica compromete tanto os direitos humanos quanto os direitos da Natureza,
demandando a superação das formas tradicionais de regulação jurídica e a construção de
um Direito pluriverso, capaz de dialogar com múltiplas ontologias, cosmologias e
epistemologias.
 
Reconhecer as comunidades beiradeiras do Rio Madeira como sujeitos coletivos não se
trata apenas de inclusão normativa, mas de efetivar o direito ao território, à memória, à
identidade e ao modo de vida. Isso implica romper com a concepção liberal-individualista do
sujeito de direito e acolher formas de existência que se expressam na coletividade, na
oralidade, na ancestralidade e na circularidade das relações com a Natureza. Implica,
também, resgatar o papel do Direito como ferramenta de justiça, e não apenas de
regulação.

Da mesma forma, reconhecer a Natureza como sujeito de direitos não se reduz à adoção
formal de figuras jurídicas inovadoras. Trata-se de reposicionar a Natureza como parte
integrante da comunidade política, atribuindo-lhe dignidade e centralidade nas decisões que
afetam o equilíbrio ecológico e os modos de vida que dele dependem. Esse reconhecimento
exige, como visto, uma abertura ontoepistêmica radical, que valorize os saberes indígenas,
ribeirinhos, quilombolas e camponeses como fontes legítimas de produção de Direito e de
proteção dos bens comuns.
 

46



47Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

A construção de uma justiça socioambiental verdadeira passa, portanto, por escutar os
territórios, os rios, as florestas e os povos que ali habitam. Passa por reencantar o Direito,
abrindo-se a uma ecologia de saberes e práticas jurídicas que devolva à Amazônia sua
centralidade política, ecológica e espiritual.

Em tempos de colapso climático, de esgotamento dos modelos de desenvolvimento e de
fortalecimento das lutas por justiça territorial, este artigo se alinha aos esforços de
reimaginar o Direito como campo de resistência e de cuidado — com a Terra e com os que
dela vivem. A experiência das comunidades ribeirinhas do Rio Madeira é expressão dessa
luta. Seus corpos e territórios são testemunhos vivos de que outras formas de vida são
possíveis, e de que outro Direito é necessário.

Úrsula Gonçalves Theodoro de Faria Souza. Doutora em Ciências Jurídicas (Univali - 2023),
Mestre em Direitos Humanos e Desenvolvimento da Justiça (Unir – 2019), Juíza de direito do
Tribunal de Justiça de Rondônia.

REFERÊNCIAS

ACOSTA, Alberto. O Bem Viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. São
Paulo: Autonomia Literária, 2016. Disponível em: https://autonomialiteraria.com.br/produto/o-
bem-viver/. Acesso em: 28 mar. 2025.

ALIMONDA, Héctor (org.). La naturaleza colonizada: ecología política y minería en
América Latina. Buenos Aires: CLACSO, 2011. Disponível em:
https://www.clacso.org.ar/libreria-latinoamericana. Acesso em: 28 mar. 2025.

BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS. A crítica da razão indolente: contra o desperdício
da experiência. São Paulo: Cortez, 2006.

GUDYNAS, Eduardo. Derechos de la naturaleza: ética biocéntrica y políticas ambientales.
Revista Pueblos, n. 40, 2010. Disponível em: https://www.revistapueblos.org. Acesso em:
28 mar. 2025.

HAESBAERT, Rogério. O mito da desterritorialização: do “fim dos territórios” à
multiterritorialidade. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004.

HONNETH, Axel. Luta por reconhecimento: a gramática moral dos conflitos sociais.
São Paulo: Editora 34, 2003.

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. São Paulo: Companhia das Letras, 2022.

LEFF, Enrique. Racionalidade ambiental: a reapropriação social da natureza. Rio de
Janeiro: Civilização Brasileira, 2006.

MIGNOLO, Walter. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. Revista Brasileira de
Ciências Sociais, v. 32, n. 94, 2017. Disponível em: https://www.scielo.br/j/rbcsoc. Acesso
em: 28 mar. 2025.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: Lander,
Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais.
Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. O nativo relativo. Mana, v. 8, n. 1, p. 111-138, 2002.



AMAZÔNIA EM RISCO: REFLEXÕES PARA UMA
SOCIEDADE DE CUIDADO DA VIDA

AMAZON AT RISK: REFLECTIONS FOR A LIFE CARE
SOCIETY

AMAZONÍA EN RIESGO: REFLEXIONES PARA UNA
SOCIEDAD DEL CUIDADO DE LA VIDA

Davi Souza Cruz Emerick1

RESUMO

A Amazônia, maior floresta tropical do mundo, enfrenta uma crise que
reflete os desafios da sociedade de risco, conceito desenvolvido por Ulrich
Beck. Este artigo explora três frentes essenciais para superar essa crise:
reparação dos danos causados, co-criação com a Natureza e
fortalecimento da cultura e identidade do cuidado. Sugere-se a
possibilidade de transicionarmos de uma sociedade de risco para uma
sociedade do cuidado da vida, caso essas frentes sejam seriamente
implementadas por todos. Essa transição não é uma necessidade, é a
última chance que temos para redefinirmos nossa relação com o planeta e
uns com os outros, pois a vida, como conhecemos, depende da nossa
capacidade de assumir nossa responsabilidade como guardiões da Terra.
A Amazônia emerge não apenas como um ecossistema em perigo, mas
como um chamado para repensarmos nossa relação com a Natureza e
construirmos um futuro mais justo e sustentável.

soc iedade  de  r i s co ;  Amazôn ia ;  d i r e i t os  da  Palavras-chave:

1 Escola da Magistratura do Estado de Rondônia (EMERON). E-mail:
emerick_daviadv@outlook.com

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Natureza; sociedade do cuidado; cuidado.

Leandro Aparecido Fonseca Missiatto2

Universidade Federal de Rondônia (UNIR). E-mail: leandro.missiatto@unir.br2

48



ABSTRACT

The Amazon, the largest tropical forest in the world, is facing a crisis that reflects the
challenges of the risk society, a concept developed by Ulrich Beck. This article explores
three essential fronts to overcome this crisis: repairing the damage caused, co-creation with
Nature and strengthening the culture and identity of care. It is suggested that we can
transition from a risk society to a life-care society, if these fronts are seriously implemented
by everyone. This transition is not a necessity, it is the last chance we have to redefine our
relationship with the planet and with each other, as life, as we know it, depends on our ability
to assume our responsibility as guardians of the Earth. The Amazon emerges not only as an
ecosystem in danger, but as a call to rethink our relationship with Nature and build a fairer
and more sustainable future.

risk society; Amazon; rights of Nature; care society; careful.Keywords:

RESUMEN

La Amazonía, la mayor selva tropical del mundo, enfrenta una crisis que refleja los desafíos
de la sociedad del riesgo, concepto desarrollado por Ulrich Beck. Este artículo explora tres
frentes esenciales para superar esta crisis: la reparación de los daños causados, la co-
creación con la Naturaleza y el fortalecimiento de la cultura e identidad del cuidado. Se
sugiere la posibilidad de que transitemos de una sociedad del riesgo a una sociedad del
cuidado de la vida, en caso de que estos frentes sean implementados seriamente por todos.
Esta transición no es una necesidad, es la última oportunidad que tenemos para redefinir
nuestra relación con el planeta y entre nosotros, ya que la vida, tal como la conocemos,
depende de nuestra capacidad de asumir nuestra responsabilidad como guardianes de la
Tierra. La Amazonía emerge no solo como un ecosistema en peligro, sino como un llamado
a repensar nuestra relación con la Naturaleza y construir un futuro más justo y sostenible.

sociedad del riesgo; Amazonía; derechos de la Naturaleza; sociedad del Palabras clave:

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

cuidado; cuidado.

49



Estamos imersos em um paradoxo que desafia nossa compreensão de progresso e
humanidade. A mesma ciência que nos libertou de doenças e encurtou distâncias agora nos
confronta com um cenário de incertezas climáticas e ecológicas. Ulrich Beck (2011), em sua
teoria da sociedade de risco, nos alerta que a busca desenfreada por desenvolvimento e
riqueza gera, inevitavelmente, riscos globais que transcendem fronteiras e gerações. Esses
riscos, antes invisíveis ou minimizados, hoje se materializam de forma dramática:
tempestades cada vez mais intensas, secas prolongadas, incêndios florestais devastadores
e a lenta, porém implacável, erosão da biodiversidade.  

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

INTRODUÇÃO

Para tanto, a sociedade de risco é aquela em
que o próprio progresso se torna uma ameaça,
onde as consequências das ações, muitas vezes
irreversíveis, recaem sobre o planeta e as
futuras gerações, humanas e não humanas
(Beck, 2011). Hoje, no centro dessa sociedade
de risco está a Amazônia, como um grande
espelho de nossa relação descuidada com a
Natureza, refletindo o colapso ambiental que se
entrelaça com injustiças sociais e dilemas
éticos, convocando-nos a repensar nossos
valores e escolhas.

Ao escrevermos aqui Natureza como um nome
próprio, reconhecemos sua importância não
apenas como um conjunto de recursos, mas
como um sujeito de direitos. Essa concepção
implica que a Natureza, enquanto entidade viva,
possui um valor intrínseco e merece proteção
legal e respeito ético (Oliveira, 2021). Ao atribuir
à Natureza o status de um sujeito de direitos,
estamos afirmando que suas forças vitais,
ecossistemas e a interconexão entre seres vivos
têm um papel fundamental na manutenção da
vida e do bem-estar humano (Gudynas, 2020).
Isso nos leva a reavaliar nosso papel como
cuidadores, em vez de exploradores,
promovendo uma relação mais harmoniosa e
sustentável com o mundo natural. Portanto, a
proteção da Natureza não é apenas uma
questão de preservação ambiental, mas um
imperativo ético que reflete um compromisso
com a justiça intergeracional e a solidariedade
entre todos os seres que compartilham este
planeta.

Nesse sentido, a Amazônia não é apenas uma floresta, é um organismo vivo, uma teia
complexa de interdependências que sustenta não apenas espécies, mas culturas, tradições
e modos de existência.  No entanto, ela está sendo transformada em um campo de batalha

50



onde interesses econômicos e a sobrevivência do planeta se confrontam (Salles, 2022). Em
2024, o rio Madeira, majestoso em sua abundância de água, sofreu com uma de suas piores
secas (Nestlehner, 2024); enquanto isso, no mesmo ano, mais de 11 mil pessoas foram
deslocadas de suas casas devido à inundação causada pelo Rio Acre/AC, sem mencionar a
grande quantidade de espécies de animais que também foram impactadas (Monteiro;
Menezes, 2024). Esses fenômenos, antes exceções, agora são parte de um cotidiano que
normaliza o anormal. E nesse cenário, as vozes mais afetadas – indígenas, ribeirinhos,
populações tradicionais – são frequentemente silenciadas, suas lutas reduzidas a números
em relatórios ou a disputas jurídicas.

O que antes era visto como um problema de ecologistas e ambientalistas, passou a ser uma
demanda que cresce no judiciário brasileiro. Isso, porque, o desmatamento na Amazônia
não é um ato isolado, é um sintoma de um sistema que prioriza o lucro imediato em
detrimento do futuro coletivo, afetando duramente às possibilidades da manutenção da vida
na Terra (Marques, 2023). A pecuária, a agricultura extensiva e o garimpo são atividades
que geram riqueza para poucos, mas deixam um rastro de destruição que afeta a todos
(Salles, 2022). E enquanto o Código Florestal (Brasil, 2012) tenta, em teoria, equilibrar
interesses, sua aplicação é falha, permeada por brechas que permitem a impunidade e a
continuidade da degradação. Assim, a lei, que deveria ser um instrumento de justiça, torna-
se, muitas vezes, cúmplice da injustiça.

Neste artigo buscamos explorar três frentes prioritárias para a proteção da Amazônia: a
reparação dos danos causados, a co-criação com a Natureza e o fortalecimento da cultura e
identidade do cuidado da vida. O objetivo é de que estas reflexões colaborem com as
discussões a cerca de respostas para um futuro possível para a Amazônia e a vida na Terra,
como a conhecemos.

51Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

RUMO A UMA SOCIEDADE DE CUIDADO DA VIDA

Mas há esperança. A crise na Amazônia é também uma
oportunidade para repensarmos nossas escolhas e
valores. Como operadores do Direito, como cientistas,
como cidadãos, somos convidados a transitar nesse
terreno complexo, buscando soluções que harmonizem
desenvolvimento e preservação. Precisamos reparar os
danos causados à Natureza, efetivar os pagamentos por
serviços ambientais, desenvolver cadeias de suprimento
sustentáveis, fortalecer a economia circular de
comunidades locais, essas são apenas algumas das
possibilidades que podemos explorar. Mas, acima de
tudo, precisamos de uma mudança de mentalidade, uma
transição de uma cultura de exploração para uma cultura
de cuidado. Nesse sentido, acreditamos haver três
frentes prioritárias para a proteção da Amazônia, sendo a
reparação, ação co-criadora com a Natureza e
fortalecimento da cultura e identidades do cuidado da
vida. 

Acreditamos que para enfrentar a crise ambiental de modo justo, é urgente o dano que foi
feito à Natureza. Não basta olhar para frente e planejar um futuro sustentável sem que
aqueles que foram vitimados — sejam comunidades tradicionais, povos indígenas, ou mesmo
as incontáveis espécies de plantas e animais — tenham seus danos reparados. Esse é um
valor poderoso presente na Justiça Restaurativa (JR). 



A JR é um conceito que vai além da punição ou compensação financeira, trata-se de uma
concepção diferente de justiça que busca restaurar vínculos e reparar os danos causados,
priorizando a reconstrução de relações e a cura de feridas (Zehr, 2012). Hoje, se há algo
que precisa ser urgentemente restaurado é a nossa relação com a terra, rios, florestas e
com os demais seres com quem dividimos a casa-Terra. Por séculos, exploramos a
Natureza de forma predatória, rompendo os laços de equilíbrio e respeito que deveriam nos
unir ao meio ambiente (Acosta, 2016). A Justiça Restaurativa, nesse sentido, convida-nos a
reconhecer os danos causados, assumir responsabilidade e buscar ativamente a reparação.
Isso significa restabelecer a conexão com a Natureza, não apenas através de ações
práticas como reflorestamento e recuperação de ecossistemas, mas também por meio de
uma mudança cultural e espiritual. Devemos aprender a ouvir a voz da terra, honrar seus
ciclos e reconhecer que somos parte integrante dela, não seus donos (Krenak, 2020). A
restauração desses vínculos é fundamental para construir um futuro em que a humanidade e
a Natureza coexistam em harmonia, respeitando os direitos de todos os seres vivos.

A JR, assim como os saberes ancestrais de povos e comunidades tradicionais, nos ensina
que a verdadeira reconciliação começa com o reconhecimento do erro e a restauração do
que foi perdido. Ferimos a terra, poluímos os rios, devastamos as florestas e, com isso,
machucamos seus filhos e filhas. Milhões de espécies foram atingidas, e ecossistemas
inteiros foram desequilibrados. Reparar é um ato de responsabilidade e respeito. Isso pode
ser feito por meio da restauração florestal, como o reflorestamento de áreas degradadas
com espécies nativas, a revitalização de bacias hidrográficas contaminadas, e a criação de
corredores ecológicos que reconectem habitats fragmentados. Mas é preciso para além
disso, é essencial indenizar e apoiar as comunidades afetadas, garantindo que tenham
acesso a recursos, terras e meios de subsistência sustentáveis; descolonizar nossa matriz
de aprendizagens e saberes, dando evidência aos saberes de povos indígenas, quilombolas
e outras comunidades que historicamente vivem em respeito com a Natureza; e, sobretudo,
reconstruir nosso sistema de justiça para que ele atue em perspectiva da Natureza como
sujeito de direitos. Reparar é mais que um dever, é um compromisso ético com a vida e com
as gerações futuras.

A segunda frente de ação para superação da crise ecológica imposta pela sociedade de
risco, é avançarmos relação de ação co-criadora com a Natureza. Entendemos como ação
co-criadora, uma mudança radical na forma como nos relacionamos com a Natureza, saindo
de uma lógica de dominação e exploração para uma de parceria, harmonia e promoção da
vida. Não se trata mais de enxergar a terra, a água e as florestas como recursos a serem
extraídos e consumidos, mas de assumir o papel que a própria evolução de nossa espécie
nos legou: guardiões da vida planetária (Jonas, 2007). Somos parte integrante de um
sistema complexo e interdependente, e nossa missão é garantir a manutenção e o
florescimento desse sistema. Isso implica produzir ciências, tecnologias e políticas que
tenham como foco central a sustentação da vida, em vez do lucro imediato ou do
crescimento desenfreado.

A co-criação com a Natureza é uma resposta urgente aos desafios impostos pela sociedade
de risco, onde a busca por desenvolvimento econômico gerou riscos globais que ameaçam a
sobrevivência da própria humanidade. Ulrich Beck (2011) já alertava que os riscos modernos
são globais, invisíveis e democráticos, mas a verdade é que seus impactos são sentidos de
forma desigual. Enquanto as elites podem se proteger dos efeitos mais severos das mudanças
climáticas, as populações mais vulneráveis – como os povos indígenas e as comunidades
tradicionais da Amazônia – são as primeiras a sofrer as consequências (Acselrad, 2011). 

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/202552



A co-criação propõe uma reconciliação com a Natureza,
onde os direitos dos ecossistemas e das comunidades que
dependem deles sejam respeitados e protegidos.

Um exemplo claro de como a co-criação pode ser ignorada
é o projeto político de extração de petróleo na foz do rio
Amazonas. Apesar do posicionamento do atual governo
Lula de que não haverá impactos significativos no
ecossistema (Mazui, 2025), essa visão é um autoengano. A
extração de combustíveis fósseis, como o petróleo, uma das
principais causas do aquecimento global (Shirts, 2023),
além de representar riscos imensos para a biodiversidade e
as comunidades locais. Vazamentos de óleo, contaminação
de rios e a destruição de habitats marinhos são apenas
alguns dos danos irreversíveis que podem ocorrer. A ação
de co-criação, por outro lado, caminha na direção oposta:
propõe a transição para energias renováveis, o investimento
em tecnologias limpas e a proteção integral de
ecossistemas vitais como a Amazônia. Em vez de apostar
em fontes de energia obsoletas e poluentes, devemos
investir em soluções que promovam a regeneração
ecológica e a justiça climática.

Outro exemplo prático de co-criação é o uso inteligente e
sustentável das terras já desmatadas. Na Amazônia,
milhões de hectares de floresta foram destruídos para dar
lugar à pecuária, à agricultura extensiva e ao garimpo
(Salles, 2022). Em vez de avançar sobre novas áreas de
floresta, podemos reutilizar áreas degradadas para práticas
agrícolas regenerativas, agroflorestas e sistemas de
produção que restauram o solo e a biodiversidade (Santos;
Pereira; Veríssimo, 2013). A agrofloresta, por exemplo,
combina o cultivo de alimentos com a preservação da
floresta, criando um sistema produtivo que imita a Natureza
e gera benefícios tanto para os produtores quanto para o
meio ambiente (Steebock, 2023). Além disso, a restauração
de áreas desmatadas pode ser uma fonte de emprego e
renda para as comunidades locais, alinhando
desenvolvimento econômico e preservação ambiental.

A co-criação com a Natureza também exige uma mudança
profunda em nossa visão de progresso e desenvolvimento.
Não se trata de dominar ou controlar o meio ambiente, mas
de trabalhar em harmonia com ele, reconhecendo que
somos parte de um todo maior. Isso envolve a valorização
dos saberes tradicionais, como o conhecimento indígena
sobre a floresta, e a integração desses saberes com as
tecnologias modernas. A ciência e a inovação têm um papel
crucial nesse processo, mas precisam ser guiadas por uma
ética que priorize a manutenção da vida e a equidade
socioambiental.

53Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025



A crise ecológica não será superada com mais exploração ou com soluções superficiais. Ela
exige uma transformação cultural e sistêmica, onde passemos de uma sociedade de risco
para uma sociedade de cuidado e co-criação. Isso significa repensar nossos modelos de
produção e consumo, fortalecer a governança ambiental e garantir que as decisões políticas
sejam tomadas com base no bem-estar coletivo e na proteção dos ecossistemas (Wera,
2024). A Amazônia, como símbolo da biodiversidade e da resistência, é um chamado para
essa mudança. Não podemos mais adiar essa transição. O futuro da humanidade e do
planeta depende da nossa capacidade de assumir nossa responsabilidade como guardiões
da vida, não apenas para as gerações presentes, mas para todas as formas de vida que
compartilham este planeta conosco (Krenak, 2020). A co-criação com a Natureza não é uma
opção, é uma necessidade urgente e um compromisso ético com o presente e o futuro.

Já a terceira frente prioritária para a proteção da Amazônia é o fortalecimento da cultura e
identidade do cuidado da vida. Essa dimensão é fundamental para transicionarmos de uma
sociedade de risco, marcada pela exploração e pela produção de ameaças globais, para
uma sociedade do cuidado da vida, onde a empatia, a solidariedade e a responsabilidade
coletiva sejam os pilares que guiam nossas ações. Enquanto a sociedade de risco prioriza o
lucro e o crescimento a qualquer custo (Beck, 2011), a sociedade do cuidado propõe uma
mudança de paradigma, onde o bem-estar de todos os seres vivos e a saúde dos
ecossistemas sejam colocados no centro das decisões humanas.

Um dos caminhos para essa transição é a educação, pois as escolas têm um papel crucial
ao ensinar valores de cooperação, solidariedade e respeito à Natureza desde a infância
(Brasil, 1996). Imagine um currículo que não apenas transmita conhecimentos científicos,
mas também cultive a consciência ecológica e a empatia. Crianças aprendendo a cuidar de
hortas comunitárias, a valorizar os saberes tradicionais dos povos indígenas e a
compreender que a riqueza de um país não se mede apenas pelo Produto Interno Bruto
(PIB), mas pela sua capacidade de proteger a vida e promover a justiça socioambiental.
Essas práticas educativas podem formar gerações que vejam a Natureza não como um
recurso a ser explorado, mas como um parceiro a ser cuidado.

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/202554



A riqueza dos países, nessa nova perspectiva, seria avaliada por sua capacidade empática
e compassiva. Em vez de competir por índices de crescimento econômico, as nações
poderiam ser medidas por sua habilidade de preservar ecossistemas, garantir direitos da
vida, direitos básicos de humanos e não humanos, e promover a equidade socioecológica.
Um exemplo disso seria o reconhecimento internacional de países que investem em políticas
de reparação ambiental, proteção dos direitos indígenas e inclusão das comunidades
tradicionais no processo decisório.

Para que essa realidade aconteça é crucial fortalecer as redes de cuidado que já existem e
se manifestam na vida daqueles que resistem às dominações. Povos indígenas, quilombolas
e comunidades tradicionais são guardiões de saberes ancestrais que há milênios promovem
a harmonia entre humanos e Natureza (Santos, 2023). Suas práticas de manejo sustentável,
seus rituais de conexão com a terra e sua luta pela preservação dos territórios são
exemplos vivos de uma cultura do cuidado (Ferdinand, 2022). Fortalecer essas redes
significa apoiar políticas que garantam a demarcação de terras indígenas, o reconhecimento
dos direitos quilombolas e a valorização dos modos de vida tradicionais. Significa também
criar espaços de diálogo onde esses saberes possam ser compartilhados e integrados às
políticas públicas e às práticas educacionais.

Assim, a transição para uma sociedade do cuidado da vida também envolve a mobilização
coletiva. Movimentos sociais, organizações não governamentais, comunidades locais e
indivíduos podem se unir em torno de causas comuns, como a proteção da Amazônia, a
defesa dos direitos humanos e a promoção da justiça climática. Essas redes de cuidado não
precisam ser criadas, já estão em ação, mas precisam ser disseminadas, para tanto, é
necessário investimento em recursos e apoio institucional para ampliar seu impacto.

A Amazônia, como símbolo da resistência e da diversidade, nos convoca a essa mudança.
Ela não é apenas um território a ser protegido, mas um modelo de como podemos viver em
harmonia com a Natureza. Ao fortalecer a cultura e a identidade do cuidado, estamos não
apenas preservando a floresta, mas também construindo um futuro onde a vida, em todas
as suas formas, seja valorizada e protegida. Esse é o caminho para superar a sociedade de
risco e abraçar uma nova era de responsabilidade, empatia e coexistência.

55Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025



A Amazônia não é apenas uma floresta, é um espelho que reflete as escolhas da
humanidade. Ela nos confronta com as consequências da sociedade de risco, onde o
progresso desenfreado gerou crises climáticas, injustiças sociais e a erosão da
biodiversidade. Mas, ao mesmo tempo, ela nos oferece um caminho de esperança: a
possibilidade de transicionar para uma sociedade do cuidado da vida, onde a empatia, a
solidariedade e a responsabilidade coletiva guiem nossas ações.

Este artigo buscou explorar três frentes prioritárias para a proteção da Amazônia: a
reparação dos danos causados, a co-criação com a Natureza e o fortalecimento da cultura e
identidade do cuidado da vida. Cada uma dessas frentes é essencial para superar os
desafios atuais e construir um futuro sustentável. Reparar é um ato de justiça e
responsabilidade; co-criar é um convite à harmonia e à inovação; e fortalecer a cultura do
cuidado da vida é a retomada de valores e práticas ancestrais que promovem formas justas
de relacionamento com a vida.

A Amazônia, com sua imensa diversidade biológica e cultural, nos ensina que a verdadeira
riqueza não está na exploração de “recursos”, mas na capacidade de proteger e regenerar a
vida. Povos indígenas, quilombolas e comunidades tradicionais são exemplos vivos dessa
ética do cuidado da vida, mostrando que é possível viver em equilíbrio com a Natureza.
Suas lutas e saberes devem ser reconhecidos, valorizados e integrados às políticas públicas
e às práticas educacionais.

No entanto, a proteção da Amazônia não é uma tarefa apenas para os governos ou para as
comunidades locais. É uma responsabilidade coletiva. Como cidadãos, podemos apoiar
iniciativas sustentáveis, pressionar por políticas ambientais mais rigorosas e repensar
nossos hábitos de consumo. Como educadores, podemos ensinar as novas gerações a
valorizar a Natureza e a praticar a empatia. Como cientistas e tecnólogos, podemos
desenvolver soluções inovadoras que promovam a reparação ecológica e a justiça climática.

Este é um momento decisivo. As escolhas que fizermos hoje ecoarão por gerações. A
Amazônia clama por nós, não apenas como um bioma a ser preservado, mas como um
símbolo da resistência e da resiliência da vida. Ela nos convida a abandonar a lógica da
exploração e a abraçar a ética do cuidado da vida. A transição para uma sociedade do
cuidado da vida não é uma necessidade, é a última chance que temos para redefinirmos
nossa relação com o planeta e uns com os outros, pois a vida, como conhecemos, depende
da nossa capacidade de assumir nossa responsabilidade como guardiões da Terra. Cuidar
da Amazônia é cuidar de nós mesmos, das gerações futuras e de todas as formas de vida
que compartilham este planeta conosco. O tempo de agir é agora.

Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

CONSIDERAÇÕES FINAIS

56



57Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

Davi Souza Cruz Emerick. Graduado em Direito pela UNESC- Faculdades Integradas de Cacoal
em 2021, Pós graduado em Direito Tributário pelo IBMEC em 2022, Pós graduado em Direito
Médico pelo CENTRO UNIVERSITÁRIO AMPARENSE - UNIFIA em 2024, Pós-graduando em
Direito para a Carreira da Magistratura pela Escola da Magistratura do Estado de Rondônia
EMERON em 2025.

Leandro Aparecido Fonseca Missiatto. Doutor em Psicologia Clínica pela Universidade do Vale
do Rio dos Sinos (Unisinos), mestre em Psicologia pela Universidade Federal de Rondônia
(UNIR) com conclusão em 2017, e graduado em Psicologia pela Faculdade de Ciências
Biomédicas de Cacoal (Facimed) em 2012. Analista Processual na Especialidade de Psicologia
no Tribunal de Justiça do Estado de Rondônia (TJRO). Membro da equipe de especialistas do
Programa Harmony With Nature das Nações Unidas (ONU). Professor do Programa de Pós-
Graduação Mestrado em Psicologia da Universidade Federal de Rondônia.

REFERÊNCIAS

ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. São
Paulo: Editora Elefante, 2016.

ACSELRAD, Henri. O que é justiça ambiental. São Paulo: Garamond, 2011. 

BRASIL. Lei nº 12.651, de 25 de maio de 2012. Dispõe sobre a proteção da vegetação
nativa; altera as Leis nºs 6.938, de 31 de agosto de 1981, 9.393, de 19 de dezembro de
1996, e 11.428, de 22 de dezembro de 2006; revoga as Leis nºs 4.771, de 15 de setembro
de 1965, e 7.754, de 14 de abril de 1989, e a Medida Provisória nº 2.166-67, de 24 de
agosto de 2001; e dá outras providências. Disponível em:
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12651.htm. Acesso em: 31
mar. 2025. 

FERDINAND, Malcom. Uma ecologia decolonial: pensar a partir do mundo caribenho.
São Paulo: Ubu Editora, 2022. 

GUDYNAS, Eduardo. Direitos da Natureza: ética biocêntrica e políticas ambientais. São
Paulo: Editora Elefante, 2020. 

JONAS, Hans. Princípio responsabilidade: ensaio de ética para a civilização
tecnológica. São Paulo: Contraponto, 2007. 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. Nova ed. São Paulo: Companhia das
Letras, 2020. 

MARQUES, Luiz. O decênio decisivo: propostas para uma política de sobrevivência.
São Paulo: Editora Elefante, 2023. 

MAZUI, Guilherme. Lula diz que não fará ‘loucura ambiental’, mas frisa que ‘ninguém pode
proibir’ pesquisa sobre petróleo na Foz do Amazonas. G1, 13 fev. 2025. Disponível em:
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/02/13/lula-diz-que-nao-fara-loucura-ambiental-
mas-pondera-que-ninguem-pode-proibir-pesquisa-sobre-petroleo-na-foz-do-
amazonas.ghtml. Acesso em: 31 mar. 2025. 

MONTEIRO, Hellen; MENEZES, Renato. Mais de 11 mil pessoas estão fora de casa por
enchente no AC e governo federal reconhece emergência.G1 AC, 26 fev. 2024. Disponível
em: https://g1.globo.com/ac/acre/noticia/2024/02/26/mais-de-11-mil-pessoas-sao-afetadas-
por-enchente-no-ac-e-governo-federal-reconhece-situacao-de-emergencia.ghtml. Acesso
em: 31 mar. 2025.

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12651.htm
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/02/13/lula-diz-que-nao-fara-loucura-ambiental-mas-pondera-que-ninguem-pode-proibir-pesquisa-sobre-petroleo-na-foz-do-amazonas.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/02/13/lula-diz-que-nao-fara-loucura-ambiental-mas-pondera-que-ninguem-pode-proibir-pesquisa-sobre-petroleo-na-foz-do-amazonas.ghtml
https://g1.globo.com/politica/noticia/2025/02/13/lula-diz-que-nao-fara-loucura-ambiental-mas-pondera-que-ninguem-pode-proibir-pesquisa-sobre-petroleo-na-foz-do-amazonas.ghtml
https://g1.globo.com/ac/acre/noticia/2024/02/26/mais-de-11-mil-pessoas-sao-afetadas-por-enchente-no-ac-e-governo-federal-reconhece-situacao-de-emergencia.ghtml
https://g1.globo.com/ac/acre/noticia/2024/02/26/mais-de-11-mil-pessoas-sao-afetadas-por-enchente-no-ac-e-governo-federal-reconhece-situacao-de-emergencia.ghtml


Revista Bem Viver Compart i lhando Saberes, V. 2, Nº 1 - Janeiro a Junho/2025

NESTLEHNER, Catarina. Porto de Porto Velho paralisa operações devido à seca no Rio
Madeira. CNN Brasil, 24 set. 2024. Disponível em:
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/porto-de-porto-velho-paralisa-operacoes-devido-a-
seca-no-rio-madeira/. Acesso em: 31 mar. 2025.

OLIVEIRA, Vanessa Hasson. Direitos da Natureza. 2. ed. Rio de Janeiro: Lumen Juris,
2021. 

SALLES, João Moreira. Arrabalde: em busca da Amazônia. São Paulo: Companhia das
Letras, 2022. 

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 

SANTOS, Daniel; PEREIRA, Denys; VERÍSSIMO, Adalberto. O estado da Amazônia: o uso
da terra. Belém: Imazon, 2013. 

SHIRTS, Matthew. Emergência climática: o aquecimento global, o ativismo jovem e a
luta por um mundo melhor. São Paulo: Claro Enigma, 2022. 

STEENBOCK, Walter. Agrofloresta: aprendendo a cultivar com a natureza. São Paulo:
Bambual Editora, 2023. 

WERÁ, Kaká. Tekoá: uma arte milenar indígena para o bem-viver. São Paulo: BestSeller, 
2024. 

ZEHR, Howard. Justiça restaurativa. São Paulo: Palas Athena, 2012. 

58

https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/porto-de-porto-velho-paralisa-operacoes-devido-a-seca-no-rio-madeira/
https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/porto-de-porto-velho-paralisa-operacoes-devido-a-seca-no-rio-madeira/

